#### GOVERNMENT OF INDIA

### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

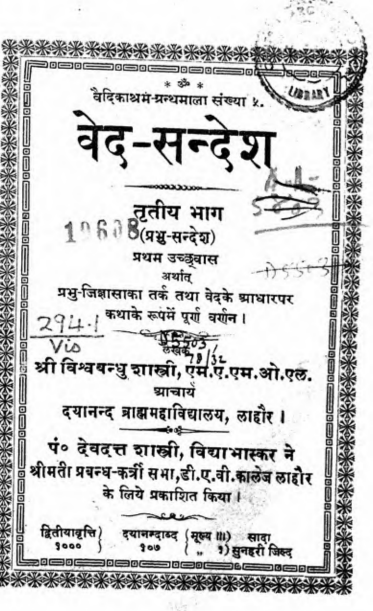
CALL No. 294-1/ Vis.

D.G.A. 79



A5-11 - 41





| ्रेखककी अन्य                            |     | (    | 5  |
|-----------------------------------------|-----|------|----|
| बेद-सन्देश प्रथम भाग                    |     | 911) | 11 |
| वेद-सन्देश द्वितीय भाग                  |     | 1)   | 11 |
| देवयज्ञप्रदीपिका ""                     |     | 91)  | N  |
| आर्योदय                                 | ••• | 9)   | ji |
| मैनेजर, वैदिकाश्रम<br>दयानन्द ब्राह्म म |     |      |    |

CUNTRAL ARCHATOLOGICAL LIBELERY, KIW DELHI.

Ace. No 196.0.8.... Date 23.3.63.

Gall No. 2711.1/1/1

<sub>मुद्द</sub>— "हिन्दी इलैकट्रिक प्रैस" मैक्केगन रोड, लाहौरमें मैनेजर विहारीलालके श्रिधकारसे श्रीमती प्रबन्धकर्त्रीसभा डी.ए.वी. काळेज छाहीरके छिये छपा ।





वेदोद्धारक स्वामी दयानन्द सरस्वती

#### प्रस्तावना

-

१—वेद-सन्देश प्रन्थका जो मान आर्य जनताने अब तक किया है, उसीने मुक्ते इस कार्यको जारी रखनेके लिये पोत्साहित किया है। प्रथम भाग प्रथमवार मथुरा शताब्दीपर और किर उससे अगले वर्ष दूसरी वार प्रकाशित हो चुका है। दूसरा भाग आजसे दो वर्ष पूर्व, हरद्वारके कुंभपर छापा था। इस अन्तरमें मानसिक तथा कायिक अस्वास्थ्यने काम करनेसे हटाये रखा। यह भगवानकी अपार द्याका ही फल है, कि इस तृतीय भागको प्रिय पाठकोंके हाथोंमें भेंट करनेके योग्य हुआ हूं। जो प्रतीक्षा उन्हें करनी पड़ी है, उसके लिये क्षमार्थी हूं।

२—प्रन्थके विषय-क्रमके अनुसार इस भागमें प्रभुके संबन्धमें वेदका सम्पूर्ण भाव रखना चाहिये, था। परन्तु प्रन्थ मर्यादासे बढ़ न जावे, इस भावको सामने रखकर, केवल जिज्ञासाके स्वरूपका ही इस भागमें वर्णन किया जा सका है। वैदिक भक्तिका विस्तृत विषय चतुर्थ भागके लिये रख लिया गया है। इस प्रकार इस भागमें चतुर्थाध्यायका केवल प्रथम उच्छास ही थ्रा सका है। इसके अन्दर जिज्ञासाके सम्पूर्ण विषयको वारह खरडोंमें निरूपण किया गया है। मन्त्रों तथा विषयोंकी पूर्ण स्वियां पूर्ववत लगा दी गयी हैं। आशा है, स्वाध्यायशील सज्जन इस उपहारसे सर्वथा सन्तुष्ट होंगे और लेखकको पूर्ववत उत्साहित करेंगे। पूरा ध्यान देनेपर भी ध्रनेक श्रुटियोंका रहजाना स्वाभाविक है। योग्य सज्जन उनकी थ्रोर ध्यान दिलाकर अनुगृहीत करें। इन शब्दोंके साथ इस लघु प्रन्थको प्रस्तुत यात्रापर प्रस्थापित करता हूं।

वैदिकाश्रम, छाहौर श्रावणी, १९८६

विश्ववन्धुः

# विषयानुक्रमागिका।

| १. चतुर्थाध्याय–                                | वृष्ठ |
|-------------------------------------------------|-------|
| (क) प्रथमोछ्वास—प्रभुजिज्ञासा—                  | 2-969 |
| १ म खराड-भगवदाराधन तथा घन्थारम्म संकेत          | 80-83 |
| २ य खराड —सप्त सरोवरका वैभव, तीर्थकी झालोचना,   | १४-२१ |
| ३ य खराड-धार्मिक नीतिका आधार, धर्म ध्रौर        |       |
| रक्त-पात,                                       | 22-25 |
| ४ थे खराड-विधाताका विधान, विचित्र जगत,          |       |
| सर्ग तथा प्रलयका वर्णन,                         | २१-३८ |
| ५ म खगड-विश्व और उसकी विधारक सत्ता,             |       |
| तर्ककी भ्रावश्यकता तथा भ्रपूर्णता,              | ₹8-85 |
| ई ष्ट खराड—विश्व और उसकी प्रेरक सत्ता, परमात्म- |       |
| सिद्धि,                                         | 86-82 |
| ७ म खराड—विश्वका आध्यात्मिक आधार, विज्ञान       |       |
| और वाह्य जगत, धाध्यात्मिक संसार,                |       |
| जीवकी सिद्धि, श्रात्म-श्रनुभव                   | 80-28 |
| द म खराड — वेद आध्यात्मिक प्रेरणा, 'ऋषि' औरू    |       |
| देवताकी मीमांसा, अन्यक्तका चित्र,               |       |
| कविकी पहिचान, बुद्धिका भ्रसामर्थ्य,             | ७१-६६ |

१ म खगड — आध्यात्मक विकासका क्रम, संशयकी

श्रावश्यकता,भक्तका श्रनुभव,श्रघमर्थण

सूक्त व्याख्या, " ६७-१२३

१० म खगड — प्रश्चकी पृतिष्ठा, शेषनागका द्यर्थ,

स्कम्भ स्क्तकी व्याख्या "१२३-१४८

११वां खगड — अध्यात्मक अद्धाकी पृष्टि, विश्वकर्मा

सूक्त, यद्यमें होता परमात्मा ही है,

देवी देवताश्रोंकी प्रधा कैसे चली,

'उच्छिष्ट 'स्क्तकी व्याख्या, "१४८-१६८

१२वां खगड — विश्व — यज्ञका वर्णन, पुरुषस्क्तकी व्याख्या,

चारों वर्णोंकी उत्पत्ति,यात्राकी समाप्ति,

उपसंहार, "१६६-१८६

# मन्त्रोंकी अकारादि क्रमसे सूची।

|                         |     | वृष्ठ |                            |               | वृष्ठ |
|-------------------------|-----|-------|----------------------------|---------------|-------|
| भ                       |     |       | क                          |               |       |
| अन्ति यन्तं न जहाति     |     | 989   | कतरा पूर्वा                | •••           | 100   |
| अप तस्य हतं             |     | 980   | कस्मादंगाद्दीप्यते         |               | 329   |
| अपूर्वेणेषिता वाचः      |     | 189   | कस्मिन्नगे तपो             | •••           | 196   |
| अयमस्मि जरितः           |     | 908   | कस्मिन्नंगे तिष्ठति        | •••           | 199   |
| अर्धमासाश्च             |     | 988   | कामस्तद्ये                 | •••           | 45    |
| अविवें नाम देवता        |     | 980   | किंस्विदासीद धिष्ठानं      | •••           | 148   |
| असच्छाखां               |     | 389   | कियता स्कम्भःप्रविवेश      |               | 130   |
| भा                      |     |       | को अद्धावेद                | •••           | 93    |
| आनन्दा मोदाःप्रमुदः     |     | 386   | क्रवेप्सन्तीयुवती          | ***           | 933   |
| आ यन्मा वेना            |     | 900   | क प्रेप्सन्दीप्यत          | •••           | 353   |
| ₹                       |     |       | च                          |               |       |
| इयं विसृष्टिर्यंत       |     | 68    | चन्द्रभा मनसो जातः         |               | 968   |
| उ                       |     |       | त                          |               |       |
| उच्छिष्टे द्यावा पृथिवी |     | 984   |                            |               |       |
| उच्छिष्टे नामरूपं       |     | 968   | तं यज्ञं बर्हिपि           | ***           | 306   |
|                         |     |       | तम आसीत्तमसा               | •••           | SB    |
| . 親                     |     |       | तस्मादश्वा अजायन्त         |               | 169   |
| ऋतं च सत्यञ्च           | ••• | 335   | तस्माद्यज्ञात् सर्वेहुतः व | रचः           | 100   |
| ऋतं सत्यं तपो           | ••• | 384   | तस्माधज्ञात् सर्वेहुतः स   | <b>म्मृतं</b> | 909   |
| प                       |     |       | तस्माद्विराडजायत           | •••           | 304   |
| एतवानस्य महिमा          |     | 903   | तिरश्रीनो विततो            | •••           | 93    |
| एषा सनत्नी सनमेव        | ••• | 949   | त्रिपादृष्वं उदैत्         | •••           | 308   |

|                       |     | वृष्ठ |                          |     | वृष्ठ |
|-----------------------|-----|-------|--------------------------|-----|-------|
| न                     |     |       | यत्र लोकांश्र कोशांश्र   | ••• | 139   |
|                       |     | 90    | यत्र स्कम्भः प्रजनयन्    |     | 388   |
| न मृत्युरासीत्        |     | 358   | यस्य भूमिः प्रमा         | *** | 386   |
| नाभ्य आसीदन्तरिक्षं   |     | 184   | यस्य वातः शाणापानौ       | ••• | 350   |
| नाम नाम्ना जोहवीति    |     | 96    | यस्य सूर्यश्रक्षः        |     | 180   |
| नासदासीत्             |     | 94    | यस्मिन्स्तब्ध्वा         | ••• | 338   |
| q                     |     |       | ये पुरुषे ब्रह्म विदुः   | ••• | 380   |
| पुरुष एवेदं सर्व      |     | 105   | यो भृतं च भव्यं च        | ••• | 948   |
| पूर्णात् पूर्णमुदचति  | ••• | 149   | यो विद्यात् सूत्रं विततं | ••• | 982   |
| प्रजापतिश्वरति        | ••• | 140   | 7                        |     |       |
| प्र सुस्तोमं          |     | 105   | राबि:प्राप्तिः समाप्तिः  |     | 980   |
| ब                     |     | 1.03  | व                        |     |       |
| ब्राह्मणोऽस्य मुखमासी | ब्  | 163   |                          |     | 148   |
| बृहन्तो नाम ते देवा   |     | 188   | विश्वतश्रक्षुस्त         |     |       |
| य                     |     |       | হা                       |     |       |
| य इमा विश्वा          |     | 189   | शर्करा सिकता             |     | 988   |
| यश प्राणति प्राणेन    |     | 150   | स                        |     |       |
| यज्ञेन यज्ञमयजन्त     |     | 968   | सप्तास्यासन् परिधयः      | ••• | 964   |
| यतः सूर्यं उदेति      |     | 146   | समुद्रादर्णवात्          | *** | 390   |
| यत्परममवमं            |     | 938   | सहस्रशीर्था पुरुषः       | ••• | 909   |
| यत्पुरुषं व्यद्धुः    |     | 969   | स्यांचन्द्रमसौ धाता      | *** | 996   |
| बखुरुषेण इविषा        |     | 100   | स्कम्भेनेमे विष्टमिते    |     | 948   |
| यन्न देवा ब्रह्मविदो  |     | 185   | स्कम्भे लोकाः            |     | 188   |

# अकारादि क्रमसे विषय सूची।

| विषय                     | ää      | विषय                     | Ag     |
|--------------------------|---------|--------------------------|--------|
| ध्य                      |         | क                        |        |
| 'अधमर्पण' का अर्थ        | 999     | कारीगरकी कारीगरी         | 903    |
| 'अति प्रश्न' क्या है ? … | 44      | कवि कौन है ?             | 69     |
| अनन्त शब्दका प्रयोग      | 80      | कवियोंका आर्यज्ञान       | 99-97  |
| अनुमान तथा शब्दके लक्ष   | रण ४३   | कान्यकी कला १            | 23-128 |
| झा                       |         | कुत्इल और जिज्ञासाकी     |        |
| आत्म-सिद्धिम मुख्य       |         | आवइयकता                  | 99     |
| प्रमाण                   | 80      | केवल आकर्षणमें दोष       | 49     |
| आध्यात्मिक संसार         | 69      | घ                        |        |
| आन्तरिक अनुभव            | 64      | <b>घृणा करना पाप है</b>  | 163    |
| आन्तरिक प्रवृत्ति के तीन |         | च                        |        |
| भेव                      | 86      | चन्द्रमा और मनका         |        |
| *                        |         | सम्बन्ध                  | 168    |
|                          |         | चेतनका चमत्कार           | 44-48  |
| इश्वर और विज्ञान \cdots  | 50      | चेतनकी अपेक्षा           | 94-98  |
| उ                        |         | ज                        |        |
| उच्छिष्ट ही सबका         |         |                          |        |
| आश्रय है                 | 184-186 | जगत्की उत्पत्तिका प्रकार | 330    |
|                          | 966-969 | जगत्के पूर्व चेतन सत्ता  | 69     |
| ऋ                        |         | जगत्को धारण करने         |        |
|                          |         | वाली सत्ता               | 83     |
| ऋत और सत्यका अर्थ        | 338     | जगत् परिवर्त्तनशील है    | \$00   |
| ऋषिका 'अघमर्षण' नाम      |         | जगदीश्वरका कान्य         | 343    |
| कैसे पड़ा?               | 998     | जीवकी सिद्धि             | £\$    |

| विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | áā    | विषय प्र                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| जीवन्मुक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | परमात्माके लिये कालका                                       |
| ज्ञानीकी श्रद्धा अयली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       | भेद नहीं १३                                                 |
| श्रदा है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       | परमात्मा सदातन और                                           |
| т                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | एकरस है १६                                                  |
| तर्ककी अपूर्णता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४५    | परमात्मा ही सबकी                                            |
| तीन प्रकारकी जनता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | प्रतिष्ठा है १२                                             |
| तीन वेदोंका वर्णन और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | परस्परका सम्बन्ध २                                          |
| समाधान ""                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 960   | पर्वत यात्राका दश्य २९-३                                    |
| तीर्थका वास्तविक अर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 16-19 | पूर्णसे पूर्णकी उत्पत्ति " १४                               |
| तीर्थोमं पाखण्ड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10-15 | प्रथिवी घूमती है " १३०                                      |
| The state of the s | 10    | प्रकृतिकी विचित्रता " ३                                     |
| द्<br>दण्डकी आवश्यकता · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 28    | 'प्रजापति' का अर्थ १३९                                      |
| देवी देवताओंका आरम्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | प्रत्यक्षकी अपूर्णता *** ४३                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 155   | प्रपञ्च तथा संहार ८५                                        |
| ध<br>धर्म तथा रक्तपात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 20    | प्रभुका विराटरूप " १४%                                      |
| धर्म प्रचारका अधिकारी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28    | प्रभुकी अनन्त शक्तियां १५                                   |
| न<br>न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,,,   | प्रभुकी खोज बाहिर या                                        |
| 'नासदासीत्' मंत्रका अर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ৩৪    | भीतर ? ९०                                                   |
| नासदासात् मत्रका जय<br>नेम तथा इन्द्रका संवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 305   | प्रभुकी विभूतियोंसे शिक्षा १३१-१३                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 104   | प्रभुके अखण्ड नियम ११३                                      |
| प<br>परम आनन्दकी अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 99    | प्रभुके मुख और बाहु                                         |
| परम सिद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 964   | क्या हैं ? १८१-१८३                                          |
| परमात्मा उच्छिष्ट है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 368   |                                                             |
| परमात्माकी प्रेरणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | प्रभु-ज्ञानके तीन स्वरूप ८६-८५<br>प्रभु 'होता' है " १५०-१५१ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                                                             |
| गरमात्माके अनेक स्वरूप<br>और जार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | /0.01 | प्राचीन महात्माओंकी                                         |
| और नाम '''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 480   | महिमा " १०८-१०९                                             |

| विषय                                                                                                                | प्रष्ठ                                  | विषय                                                                                                                                                                           | SE                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| प्रेरक सत्ताकी आवश्यकता                                                                                             | 43                                      | विज्ञान तथा वाह्य जगत्                                                                                                                                                         |                                                        |
| ब्र<br>ब्रह्मधाम कहां है ?<br>भ<br>भक्तका स्वरूप श<br>भक्तकी दिग्य दृष्टि<br>भगवद्गक्ति<br>भगवान्का विराट् रूप<br>म | 9 E E E E E E E E E E E E E E E E E E E | विद्वान् और साधारण जर्<br>विराट्का अर्थ<br>विश्वके अधिष्ठाताके न<br>माननेसे गड़बड़<br>विश्व-यज्ञका विस्तारक<br>वेद और उपनिपद्<br>वेद और लौकिक ब्याकर<br>वेदकी सुन्दर शैली<br>श | नमें भेद ६६<br>१७६<br>६४<br>१७७-१७८<br>७२ - ७३<br>ण ८३ |
| य<br>यज्ञका वास्तविक स्वरूप<br>यज्ञसे पद्य पक्षियोंकी उत्प                                                          | 159                                     | श्रीष' 'नाग' और 'गो'का<br>अथं<br>श्रुति और स्मृतिका रहस                                                                                                                        | 184-184                                                |
| यात्राकी समाप्तिका दश्य<br>योगी और अयोगीमें भेद<br>र                                                                | 969<br>968                              | स<br>संदेहकी आवश्यकता ***<br>संसारका चक                                                                                                                                        |                                                        |
| 'रात्रि'का अर्थ                                                                                                     | 14-114                                  | संसारका नाच                                                                                                                                                                    |                                                        |
| ळोकळोकान्तरॉकी आकर्षणः<br>व                                                                                         | शक्ति ३९                                | सचा ज्ञानी ही ब्रह्मा है<br>सचा धार्मिक                                                                                                                                        |                                                        |
| विचारकी दौड़                                                                                                        | ६२                                      | सची श्रद्धा                                                                                                                                                                    | . 104                                                  |
| विज्ञान और नास्तिकता<br>विज्ञानकी सीमा                                                                              | 40                                      | सदा संदेह अच्छा नहीं<br>सबसे पूर्व क्या बना                                                                                                                                    |                                                        |

| विषय                    | SE      | विषय                         | Sa    |
|-------------------------|---------|------------------------------|-------|
| सप्तसरोवरका वैभव        | 14      | सृष्टिके सम्बन्धमें ईसाइयों  | 60    |
| सर्ग तथा प्रखयका रहस्य  | 38-30   | और मुसल्मानोंके विचार        | 353   |
| साधुओंकी पोछ            | 50      | सृष्टिसे पहिले मृत्यु और     |       |
| सारा जगत अभुका एक       |         | अमृतका भी अभाव ""            | 60    |
| भाग है                  | 340-346 | सृष्टिसे पूर्वकी अवस्था      | 90-30 |
| सुखमय भविष्यका स्वप्न   | 55      | _                            |       |
| स्त्रका स्त्रभी वही है  | 345     |                              |       |
| सृष्टिका अनादिस्व       | 116-155 | हस्तिबङका तात्पर्य्य · · ·   | 348   |
| सृष्टिका सूक्ष्म विषय   | 88      | हज़ारों नेत्रोंका तात्पर्य्य | 902   |
| सृष्टिके भिन्न २ उपादान |         |                              |       |
| कारण और समाधान          | 93      |                              |       |





### क्ष ओ३म् क्ष

#### प्रथम खगड।

## भगवदाराधन तथा ग्रन्थारम्भ संकेत ।



ओ हिमत्येकाक्षरं बद्धा परं गुह्यं सनातनम् । वेदराशि प्रदातारं प्रणतोऽहमहर्निशम् ॥ १॥ ध्यात्या तमहं देवं सर्वलोकसमाश्रयम् । वेदसन्देशाञ्चारूयं प्रशामि प्रन्थमुज्ज्वलम् ॥ २॥

धर्थ हो । धाप वेद-विश्वानका प्रदान करने वाले हो । प्रभो, दिन रात धापके मंगलमय चरणारिवन्दमें मेरा नमस्कार हो ॥ १॥ सर्व लोकोंके धाधार, विभो ! धापका ध्यान करके, वेदसन्देश नाम करके प्रसिद्ध, धापके श्वानसे उज्ज्वल, प्रन्थके विधानमें पुनः प्रवृत्त होता हूं । मेरा यह प्रयत्न सफल हो ॥२॥

कृत्वा वर्णनमथाद्योः सुविपुलं देहात्मिचताश्रयं, भागो भागवतमक्तिप्रमरितस्तार्चीयकस्तन्यते । सन्देशं निगमनिष्कर्षमधुरं श्रुत्वाथ घृत्वा सुमं, बद्यानन्दरसपानप्रवणतां लोका लमन्तां ध्रवम् ॥ ३ ॥ धर्य-वेद-सन्देशके प्रथम दो भागोंमें शरीर, मन तथा धातमा धर्थात सम्पूर्ण व्यक्तिका विस्तृत वर्णन करके, व्यक्तिकी सफलताकी कुजी, भगवद्भक्तिके विस्तारार्थ, यह तीसराभाग धारम्भ किया जाता है। प्रभु धाशीर्वाद दें कि सकल जनता इस वेदींके साररूपी, शुभ सन्देशको सुनकर, ब्रह्मानन्दरूपी रसपानकी धोर श्रद्धापूर्वक प्रवृत्त हो॥ ३॥

हरति मलिनतामादर्शहृष्टेविहन्त्री,

वितरित सुगुणानामुञ्जलां दीप्तिमन्तः । दहित हृदयचौरं पापरूपं विरूपम्, अनृतविग्रुतमक्तिः पादयोरीश्वरस्य ॥ ४ ॥

ध्यर्थ—हे प्रभो ! ध्रापकी सच्ची भक्ति क्या कुछ नहीं कर सकती ? यह ध्रादर्शको देखनेवाली दृष्टिके मार्गको रोकने बाली, चित्तकी मलीनताको हटाकर उत्तम गुणोंके उज्ज्वल प्रकाशको पदा कर देती हैं। धौर तो क्या, हृदय-चौर बन कर सर्वनाश करने पर तुले हुए, नाना प्रकारके उलटे रूपोंको धारण कर २ के मोहित करने वाले, पाप-पिशाचको भस्म कर देती हैं॥ ४॥

अकरणविषयं स्यात्तत्सुखातानसूत्रम्, इह मम खल्ल लक्ष्यं चित्तसन्तोवसाध्यम् । यद्घिगतिविकासा योगिनो योगसिद्धाः,

किमिति ! किमिति ! चेतो विस्मयं बोघयन्ति ॥५॥

श्रर्थ—हे महाराज! मैं उसी चित्त-सन्तोषसे प्राप्त होने वाले परम सुखके विस्तार-स्वरूप, श्रापके स्वरूपको श्रपना एकमात्र जच्य बनाना चाहता हूं। मैं जानता हूं, वहां किसी इन्द्रिय-शक्तिकी पहुंच नहीं हो सकती। परन्तु फिर भी, योग-सिद्ध योगियोंका श्रनुकरण करना चाहता हूं, जो श्रापकी प्राप्तिसे परमविकासका जाभ करके, "वाह, वाह" करते हुए और कुद्ध न कह सकते हुए, श्रपने श्रन्दरके श्राश्चर्यके भावको किसी प्रकार प्रकट करते हैं॥ १॥

कान्तारे तरुगुल्मकण्टकवृतो यावायभागैः क्षत— श्रेतोवृत्तिनिरोधयत्नचरितैः क्रच्छ्रैस्तपोभिः कृशः । दूरस्थो विजने शिलातलगतो मग्नःसमाधौ यमी, यज्ज्योतिःकिरणैः प्रफुल्लवदनो देवाय तस्मै नमः ॥ ६ ॥

श्रर्थ—हे भगवन, दूर, एकान्त, निर्जन वनों में, भाड़ मंकारसे घिरा हुआ, कग्रटकोंसे हिदा हुआ और पत्थरोंकी नोकोंसे कटा हुआ, योगी आपकी तलाशमें तीव तपको तपता हुआ न केवल दुःख नहीं मानता, वरन् आपकी ज्योतिसे सदा उसके मुखपर सूर्यका सा प्रकाश रहता है। हे अचिन्त्य-महिम, देव! आपको वारम्वार नमस्कार हो॥ ६॥

## द्वितीय खएड । सप्तसरोवर का वैभव

\*वस्तु०—महाराज, नमस्ते !

महा०-नमस्ते ! अच्छे हो ? क्या समाचार है ?

वस्तु०—महाराज, ग्रापकी दयासे सब ठीक है। ग्रापके दर्शनोंकी बड़ी चाह थी, सो ग्रापने संगतपर बड़ी रूपा की है।

लोक - महाराज, ध्रापने वेद भगवानमें हमारी पेसी प्रीति पैदा करदी है, कि थोड़ा बहुत सत्संग प्रति दिन करते ही रहे हैं।

सत्य - यह तो आपने अच्छा किया । यह सिलसिला अब टूटना न चाहिये। यह तो बताइप, उपदेशका क्या प्रबन्ध रहा है ?

वस्तु०—भाई, उपदेश तो विशेष रूपसे क्या होना था ! परस्पर वार्तालाप करते रहते थे और जो कुछ महाराजसे ध्रमृतपान किया था, उसीका वार २ ध्रास्वादन करते रहे। ध्राप यह सुन कर प्रसन्न होंगे, कि कुछ नये सत्संगी बढ़ गये हैं।

महा०-वड़ी अच्छी बात है। क्या नहीं देखा, किस तरह छोटी २ चींटियां शनै: २ वड़ी २ वामियां बना लेती हैं। यही

<sup>\*</sup> नोट—पूर्ण नाम पहिले भागमें दिये जा चुके हैं। वस्तु॰ से वस्तु-स्वरूप, लोक॰ से लोकेश, माया॰ से मायाराम, महा॰ से महात्मा, सत्य॰ से सत्यकाम, शून्य॰ से शून्यानन्द, उप॰ से उपराम तथा अन्त॰ से अन्तरानन्द जानना चाहिये।

बात धर्मके विशाल भवनके बनानेमें समभानी चाहिये। श्रद्धा पूर्वक चिरकाल तक निरन्तर पुरुषार्थ करनेसे तथा परस्पर सहायतासे ही सफलता होती है। मुक्ते श्रापके धर्मभावसे बड़ी प्रसन्नता होरही है।

वस्तु०-भगवन् ! यह श्रापके ही बोप हुए बीजका अंकुर है।

लोक०—महाराज, कुछ हरिद्वार-कुम्भकी यात्राका समाचार भी सुनाइए । मैं मायाराम जीके साथ तथ्यार भी हुआ, परन्तु घरके धन्धोंने रोक ही लिया ।

माया०—ध्राच्हा किया, जो यहीं रहे। यदि महाराजके सत्संगका प्रसंग न होता, तो मैं तो कवका वापिस ध्रागया होता। यों ही तीर्थ २ करके ध्राडम्बर बना रखा है। वहां धरा ही क्या है?

सत्य०—नहीं, पेसा मत किए। सप्त सरोवरका आनन्द मुक्ते तो भूलेगा नहीं। इसी स्थानपर आजसे साठ वर्ष पूर्व, पेसे ही कुम्भके अवसरपर, महाराज दयानन्दने पाखगड— खगडनी पताकाको खड़ा करके, अपनी स्वतन्त्र प्रतिभा और अदम्य शक्तिका परिचय दिया था। यह वह रम्य स्थान है, जहां गंगा हिमालयसे उतर कर मैदानमें पग धरती है। यहां पहुंचते ही, वह प्रसन्नतासे, मानों उठ्ठलती हुई अनेक स्नोतोंमें बह निकलती है। इन धाराओंके साथ २ कोसों ऊपर तक जंगलोंमें साधु लोग डेरे डाले बैठे थे। उससे भी और ऊपर, पकान्त विचरनेका अनुठा आनन्द था। दोपहरका समय था। गंगाके प्रवाहका शान्त नाद न जाने कहां २ का सन्देश सुनाता था। शीतज सुनीज नीर नेत्रोंको खींचता हुआ वहा चजा जाता था। वहींपर किसीने छोटा सा फूस का छुप्पर डाज रखा था। उस थ्रानन्दका में थ्रव भी स्मृति द्वारा जब थ्रास्वादन करता हूं, तो मेरे रोंगटे खड़े होजाते हैं। में उस समयका क्या वर्णन करूं ? नेत्र बाहिरकी और चित्त थ्रन्दरकी गंगा में निमग्न होकर, एक मायामयी स्थिति पैदा कर देते थे। मैं तो उस प्रकारके दो चार दिनके निवासको जीवनकी एक सम्पत्ति ही समक्तता हूं। मायाराम, थकना थ्रौर निराश होना तो कहां रहा, मैं तो उस प्रकारके जीवनके जिये, न

महा०—भाई, यह अन्याय इसके साथ क्यों करते हो?

मायाराम को गंगा—भूमीकी सुन्दरता, विशालता और विचित्रतासे इनकार नहीं हो सकता। वस्तुतः, इसी शान्तिके वैभवने
तो इस प्रदेशको सदासे ऋषियों, मुनियों, तपस्वियों और

महात्माओंका प्यारा बना रक्खा है। लाखों आदमी विना
किसी हेतुके वहां इकट्टे नहीं होने लग गये? इसका लंबा

इतिहास है। यह सोचकर दुःख होता है, कि असली बातका
तत्त्व बीचसे निकल चुका है। पुराने स्थानका नवीन यात्री
जिस देवताकी तलाश में वहां भटकता है, उसका अब वहां
ढेढेसे भी पता नहीं चलता। इसी अम-जीलासे मायारामका
दिल खिन्न हुआ दीखता है।

माया०—सत्य, महाराज, सत्य है। मैंने बचपनसे गंगाकी बड़ी महिमा सुन रखी थी। मैं विचित्र उल्लास और उत्साहको लेकर, आपकी अरदलमें वहां पहुंचा। मेरी होटी अवस्था

साधु, महात्मार्थ्योकी सेवामें बीती थी। मेरी उनके प्रति अगाध भक्ति ख़ौर श्रद्धा थी। विचारका भेद हो जानेपर भी, मैं ख़भी तक नहीं समभ सका था कि मायाबादके अयुक्त प्रचारसे देशकी कितनी हानि हुई है ? भगवन, वहां जाकर मेरा तो हृद्य हिल गया। मैंने चारों भ्रोर पाखगडही पाखगड देखा। धर्मके भेषमें हज़ारों लुटेरे डाकुओंको फिरते देखा। हज़ारोंको नाना प्रकारके नशींमें बद्मस्त होकर, अपने जीवनका धौर जातीय सम्पत्तिका सर्वनाश करते देखा। भोले लोगोंको ऐसे शिकारियोंके पंजींमें फंसे हुए पाकर मुक्ते रोना आता था। कभी कोध भी पैदा होता था कि ये इतने निर्वल क्यों होगये हैं, जो अपने आपको इस अज्ञानकी फाँससे छुड़ा नहीं लेते। में सच कहता हूं, मैंने उस लाखोंकी भीड़ भाड़में किसीको शान्तिका पुजारी नहीं पाया । डेरेदार, महन्त यात्रियोंके सिर चढ़कर ग्रापना उल्लु सीधा करने लगे थे। पर था, उस सारे ठाठ बाठकी तहमें पोलापन। यह मेला क्या था ? घर फूंककर तमाशा देखने वाली बात थी। करोड़ों रुपये बटोरकर भी, रेल वाले लोगोंको भेड़ोंकी भान्ति इधरसे उधर ग्रौर उधरसे इधर हांके फिरते थे। ग्रारामका नाम तक न मिलता था। यह तो वहांका हाल था और जब किसी प्रकार वहां लीला समाप्त हुई, तो देशके कोने २ रोगके पार्सल बुक करके भेज दिये गये। ग्रौर यह किसके बसमें है कि ऐसी या इससे भी बुरी दुर्दशा वहीं पर या अन्य तीर्थींपर फिर नहीं होगी। नहीं, महाराज, इस बड़े देशके अन्दर यात्राधींका तो इसी प्रकार तांतासा लगा रहता है। कितना पाप और अत्या- खार होता है ? कितना अनर्थका विस्तार होता है ? कितना कायरताका प्रचार होता है ? महाराज, कुळ कहते नहीं बनता। घोर अन्याय है । देशवासियोंकी सुध जेनी चाहिये।

बस्तु०-तब तो हमने घन्द्रा किया, जो वहां नहीं गये।

महा०-नहीं, बिल्कुल एक बहावमें भी न बह जाना चाहिये। पेसे प्रवसरींपर ही ठीक २ प्रमुभव प्राप्त होता है। वस्तुतः हरद्वार वड़ा रमगीक स्थान है। हमारे पूर्वजीने जिस २ स्थानको तीर्थकी पदवी दी है, वह सचमच प्राकृतिक सौन्दर्यका बर है। पेसे स्थानींकी वर्षदिन पीछे यात्रा करनेसे चित्तपर भ्रवश्य भ्रच्हा प्रभाव पड़ता है। यदि वहां साथही सत्युरुपीका सत्संग भी प्राप्त हो सके, तो सोनेपर सुहागे वार्जा बात हो। शायद पहिले पेसा जाभ होता भी हो, परन्तु श्रव पेसा नहीं है। जनताकी भीड़में प्रकृतिदेवी, मानो, ध्रुयटकी खोटमें होजाती है। उसका सौन्दर्य कुद्ध फीकासा प्रतीत होने जगता है। लाखों मनुष्योंकी खिचाखिचमें सिर द्विपानेको कॉपडीका पाना भी कठिन होजाता है । महन्तोंकी चांदी है । इससे भी बढ़कर शोचनीय यह बात है कि लोगोंके सामने कोई ऊंचा जच्य नहीं होता । गंगा-तीरपर निवास-मात्रसे ही वे प्रायबान होजाते हैं। एक ही जगनमें स्नानकी महिमा पाखगडके दर्जे तक जा पहुंची है। धक्केपर धका चलता है। मार्ग बन्द होजाते हैं। कई पिस जाने हैं।

लोक०-महाराज, पेसा क्यों होता है ?

महा०-क्या कहें ! मिथ्या विश्वासोंकी भी कोई सीमा नहीं। जोग सस्ता सौदा चाहते हैं। नेकी करो। पाप धौर श्रान्यायसे बचो । श्रात्म—संयम करो । श्राहार, विहारका विचार करो । इन बातोंमें सद्धर्मकी जान हैं। पर इनपर चले कौन ? स्वाभाविक सुखिपयताके कारण, मनुष्य श्रानेक प्रकारके चकमोंमें फंस जाता है । उनमेंसे ही यह भी एक चकमा है कि तीर्थस्नानसे ही पापसे मुक्ति होजाती है। सारा जीवन जो चाहो करो । गंगामें एक डुवकीसे श्रान्दर क्या श्रीर बाहिर क्या, सब प्रकारसे शुद्ध हो सकते हो । इससे बढ़कर श्रीर सस्ता सौदा क्या होगा ?

वस्तु०-महाराज, तीर्थका असली भाव क्या है ?

महा०—तीर्थ घाट या पत्तनका वाचक है। संसार एक महानदी हैं। इसी लिये इसे भव-सागर कहते हैं। जीवनकी नौकाको इसमें किसी अच्छे घाटसे ही डालना चाहिये। कभी पेसा मत हो, कि रातको हम सोये ही रहें और नौकाको प्रलोभनीकी तरंगें कहींसे कहीं वहा ले जावें। सद्गुक्योंको ही सच्चा तीर्थ समभो। वे ही इस विशाल सागरसे निभैय करके पार कर देते हैं।

लोक०-भगवन, हरद्वारादि तीर्थ क्यों कर बन गये?

महा०—कोई समय था जब ये दोनों प्रकारसे तीर्थ थे। पर्वतसे उतर कर उस पार जाने वालेके लिये ये स्थान अच्छे तीर्थ थे और अब भी हैं। लोग आते जाते हुए, साधु, महात्माओंके उपदेशामृतका भी पान करते थे। दोनों गंगाओंसे पार हो जाते थे। पर समयके फेरसे, अब वह बात नहीं है। असल जा चुका है, पोल रह गयी है। अब उपदेशके स्थान पर जल ही मोत्तका साधन बन रहा है।

जोक०—ग्रव भी तो साधु, महात्माओंकी वहां कावनी पड़ी रहती है। क्या उन्होंने उपदेश करना क्रोड़ रखा है ?

माया०—भली कही ! प्रभु उन साधुओं से रक्ता ही करे। कहनेको तो गंगास्नानके लिये 'शाही' निकलती हैं। पर होता क्या है? हाथियों पर सोने और चान्दीके हौदों में सज धज कर बेटे हुए इन 'विरक्तों' को देख कर तो बड़े २ सेटों के मुंहमें भी पानी भर आता होगा। पर यहीं तक होता, तब भी कोई बात थी। धूर्चों को जनता के आगे से, स्त्रियों के बीच में से, दोपहर के समय, सैंकड़ों की पंक्ति में नंगे जाते हुए लज्जा तक नहीं होती। भला, यह भी कोई सभ्यता हैं? और लोगों की भी मूर्वताकी क्या कहें? दर्शनों के लिये घगटों पहले से ही इन की बाट जोहते हैं। अच्छे २ घरानों की देवियां इन निर्लज्जता के रंग में रंगे हुआं के चरणों में सिर रख २ कर नमस्कार करती हैं। मुक्ते तो अब प्रति दिन विश्वास होता जाता है कि जब तक सत्य विवेक स्वरूप, वेदका सन्देश सर्वत्र न पहुंचेगा और अविद्या-पिशाची का नाश न करेगा, तब तक न सन्धा धर्म ही विस्तृत होगा और न जनता को सुख ही प्राप्त होगा।

महा०—मायाराम जी, आप सत्ये कहते हैं। पर निराश होनेकी कोई बात नहीं। अवस्था सुधर रही है। अनुकृत वायु चलने लगा है। लोगोंका ध्यान इधर होरहा है। बारह ही वर्षमें बड़ा अन्तर देख पड़ा है। पहिले गंगा-स्नानके सिवाय बिलकुल और कोई बात न थी। केवल आर्यसमाज वाले कुक धर्म-प्रचारका प्रबन्ध करने लगे थे, परन्तु क्या आपने नहीं देखा, इस वार तो कोई ढेरा उपदेश-मगुडपसे शुन्य न था। जिधर देखो, व्याख्यान हो रहे थे । बड़े २ सम्मेलनोंकी बैठकें होरही थीं । देश-सुधार, जाति-सुधार, साधु-सुधार, तीर्थ-सुधार और अन्य कितने ही सुधारोंकी दुन्दिम बज रही थी। इसिलिये जहां यह सच है कि हज़ारों उसी तीर्थ-स्नानके पुराने भाव से प्रेरित होकर वहां गये हुये थे, वहां यह भी प्रत्यक्ष है कि हज़ारों केवल तमाशा देखनेके लिये या उस इक्षट्ठका लाभ उठाकर अपने विचारोंके प्रचारके लिये भी वहां जा डटे थे। इस प्रकार अनेक प्रथाओं और नये पुराने विचारोंके मन्थनका यह युग है। अभी यह कहना किठन है कि कब व्यवस्था ठीक होगी ? शायद ऐसे ही अभी चिर तक चली चले। परन्तु इसमें भी कोई सन्देह नहीं, कि मनुष्यका कदम आगे ही आगे पड़ रहा है। घबरानेकी कोई वात नहीं। पुरुषार्थ करनेका यही तो समय है। अस्तु, आपने हमारी यात्रा का चांदना और अंधेरा दोनों ही पक्ष सुन लिये। शायद हर एक प्रसंगमें ये दोनों पक्ष मौजूद होते हैं।

सत्य॰—महाराज, सूर्य्यास्तका समय होरहा है । किथर घूमने चर्लेगे ?

महा०—अञ्जी बात है ? सज्जनों, इसी प्रकार अब तो प्रति दिन चलेगा ही । चलो, नदीके तीरपर चल कर नये जलके दर्शन करें । पर्वतींपर वर्फके पिघलनेसे पानी बढ़ रहा होगा । सत्यकाम, आसनादि लेते चलें । वहीं सन्ध्यादि करके लौटेंगे ।

## तृतीय खगड धार्मिक नीतिका आधार ।

सत्य०—महाराज, थ्रापने कल वर्त्तमान कालके विचार— मन्थनका संकेत किया था । क्या कोई ऐसा भी सरल मार्ग होगा, जिसके ऊपर चल कर यह दिन रातकी कलकल शान्त हो १ इस नित्यके संघर्षमें हारने वाले तो हारते ही हैं, परन्तु जीतने वालोंकी जीत भी जीत है या हारका ही दूसरा रूप है, यह विचारने योग्य रहस्य है।

महा०—भण्या, इस रगड़ भगड़ और गड़बड़से मत डरो। सोकर उठा मनुष्य अंगड़ाइयां लेता ही है। शीध्र ही प्रत्येक जातिमें सक्षे धार्मिक और ज्ञानमय जीवनका उदय होगा। पाखगड़ दूर भागेंगे। परिश्रमके जीवनमें लोगोंकी किच बढ़ेगी। मुफ़तका माल उड़ानेको लोग बुरा समर्भेगे। दयानतदारीका भाव बढ़ेगा। सद्धर्मका साम्राज्य होगा। विधाताके सर्वव्यापकता तथा न्यायशीलतादिसे युक्त, पर निर्भुण, निराकार स्वरूपमें जनताकी श्रद्धा बढ़ेगी। मानवव्यवहारमें प्रीति और संगठनका विस्तार होगा। मैं उस समयकी कल्पना कर सकता है। जब यह प्राचीन भारत फिर एक वार आध्या-रिमक ज्योतिका केन्द्र होगा।

लोक०—भगवन, क्या अच्छा हो यदि वह चित्र वस्तुतः विखाई देने लगे। आपका अविच्छित्र आशावाद धन्य है। सच है, भले लोगोंको सर्वत्र भलाई ही दीख पड़ती है। पर, महाराज, धार्मिक तथा व्यावहारिक विकास किसी विशेष विधाता अथवा उसके विशेष स्वरूपके साथ किस प्रकार सम्बन्धित होता है, यह जानना चाहता हूं । क्या ऐसे विश्वासके विना मनुष्योंका व्यवहार और परस्पर प्रेम तथा न्यायका व्यवहार ठीक प्रकारसे विकसित नहीं हो सकते?

महा०—ग्राओ, तनिक विचारें तो सही, हमारा ग्रापसमें सम्बन्ध है क्या ? हम क्यों सुख, दुःखमें एक दूसरेका हाथ बटावें ? यदि हमारे अन्दर यह विश्वास पूर्णतया जागृत होजाता है कि हम सबके अन्दर वाहिर एक अद्भुत, मायामय, सर्वप्रकारकी शक्तियों काभगडार मौजूद है और वह हम सबसे एक जैसा व्रेम करता है, तो फिर हमारी परस्परकी नीतिमें भी न्याय थ्रौर प्रेमका थ्राजाना स्वाभाविक होजावेगा । हम सब भाई २ ग्रौर बहिनके नातेसे जुड़ जावेंगे। हम सबका लच्य उसी एक भगवानकी प्राराधना होगा । समान मार्गके यात्रियोंमें प्रेमका होजाना स्वाभाविक है। जब हम सबको खिलाने, पिलाने वाला वह श्राप है, तो हम उसके ही दिये हुए पदार्थोंकी छीन भापटमें व्यर्थ क्यों जड़ेंगे ? नहीं, हमें तो अन्दरसे हर घड़ी प्रेरणा होगी कि दूसरोंकी हानिके उपाय सोचनेके स्थानपर यह हज़ार गुगा अच्छा है कि हम अपने उद्यमसे भगवानके भगडारसेही सीधा प्रत्येक पदार्थ प्राप्त करें । संसारमें किसी भी सम्पत्तिकी समाप्ति नहीं । समाप्ति संकुचित दृष्टिकी मृगतृष्णासी है। इसकी मिथ्या भलकसे मन तड़प उठता है कि " मैं भी श्रमुक वस्तुका भोग करलूं। कहीं पेसा न हो, कि मेरी सुस्तीसे वह समाप्तही होजावे"। भगवानका भक्त, उसकी अनन्त, अपार

विभृतिका अनुभव होनेपर, अपनी पूर्व दिनोंकी दीनताका विचार करतेही लज्जासे मुख नीचे करलेता है और उसकी आंखोंसे नीर बहने लगता है।

माया॰—तो, आपका यह भाव हुआ कि यह सारी जदोजहद अज्ञानका फल है। आत्मा अपने आपको मिथ्या अमके कारण अपूर्ण समक्तकर, नाना प्रकारकी दौड़-धूपमें पड़कर सारा दुःख पाता है।

वस्तु० - वाह २ ! यह तो फिर वही वेदान्त ख्राने लगा।

माया॰—मैं पेसा कब कहता हूँ। मुक्ते उन्हीं पुराने शब्दोंके श्रवणसे कुछ सन्देहसा पड़ गया है। मैंने तो उसे समक्तनेके जियेही यह बात कही है।

महा०—हर्जकी कोई बात नहीं। वस्तुतः श्रक्षानही सारे दुःखका मृत्र कारण है। सोचना यह है, कि श्रक्षान कहां है? जगत मिथ्या है श्रीर इसे सत्य समम्भना श्रक्षान है। ऐसा यहां भाव नहीं है। हमारी बुद्धिकी कल्पनासे बाहिर निकले हुए संसारके विस्तारके विषयमें तथा प्रभुकी श्रख्याङ विभृतिके सम्बन्धमें श्रल्पताका भावही श्रक्षान है। इसीसे सारी घवराहट होती है और उससे सारा दुःख पदा होता है। मत समम्भो, केवल दुष्कालमेंही भूखोंकी श्रापसमें रोटीके टुकड़ोंके लिये लड़ाई होती है। बड़ेसे वड़े सम्पत्तिशालियोंके लड़ाई मगड़े प्रतिदिन ऐसेही तुच्छ कारणोंसे होते रहते हैं। भगवानके भक्त दूसरोंके मुंहसे श्रास न निकालकर, स्वतन्त्र पुरुषार्थ करना श्रच्छा समम्भते हैं।

वस्तु०—महाराज, बड़े २ ऋषियों, मुनियों धौर ईश्वर-भक्तोंमें भी तो लड़ाई भगड़े सुने जाते हैं, तो फिर भक्तिका लाभ क्या हुद्या ?

महा०-नहीं, इसमें अन्तर है। सात्त्विक, राजसिक तथा तामसिक भेदसे प्रत्येक व्यक्तिकी प्रकृति तीन विभागोंमें विभक्तसी रहती है। जब सत्त्वगुणका प्रकर्ष होता है, तब मनमें उजाला रहता है। मनुष्य धन्याय, ध्रत्याचार तथा द्वेषादिसे बचता है। वह पूरा पुरुषार्थ करनेपर जो कुछ प्राप्त करता है, उसपर पूरा संतुष्ट रहता है। रजोगु अके मेजसे ही सारा पुरुषार्थ पैदा होता है। चंचलता विद्येपका स्रोत है। जब यह प्रवल होता है, तो अन्धाधुन्ध पुरुषार्थ करते २, मनुष्य प्रापसमें टकराने लगते हैं। हमारे मार्गमें बाधासी पड़ती हुई दिखाई देती है। अब क्या होता है? यदि रजोगुगाकी पीठ ठॉकनेको तमोगुगाका अन्धेरा खुब झारहा हो, तो सत्य ध्रसत्य, न्याय ध्रन्यायका कुछ विचार न करके, अपने बराबर किसीको न समकते हुए, जो मार्गमें आया, उसे ही उड़ानेकी करते हैं। घमसान संग्रामकी धूलि उड़ती है, और न मित्रका पता चलता है, न शत्रुकी ही पहचान रहती है। यह रहा हमारा साधारण प्रतिदिनका व्यवहार भ्रौर उसका चित्र।

सत्य ० — महाराज, तीनों गुण सदा रहते हैं । इससे यह चित्र भी सदा ऐसाही रहा है छौर छाने भी रहेगा। यह तो बड़ा भयानक विचार है। क्या यही बात है?

महा०-नहीं, घवराश्रो नहीं। वूसरा मार्ग भी है।

उसीका भ्रव संकेत करता हूं। यदि रुकावटके समय,रजोगुणका सहायक सत्त्वगुण हो, तो मनुष्य विचार-पूर्वक व्यवहार करता है। भ्रपना पत्न दुर्वल देखकर, उसका व्यर्थ मगुडन नहीं करना चाहता। उसे हार माननेमें रत्तीभर भी संकोच नहीं होता। क्रट शान्ति होजाती है। प्रेम-व्यवहार होने लगता है।

माया०—ग्राँर, जब अपराध हो दूसरेका धाँर वह मानेही नहीं। फिर तो लड़ाई होगी ही।

महा०—तब क्या ? पापीको दग्रड न देना, उसपर भी और द्यपने ऊपर भी अन्याय करना है। दगडसे पापका संस्कार और उससे पड़ा हुआ मानसिक अन्धकार नष्ट होजाता है। सदुबुद्धिका प्रकाश होता है। मनुष्यका जीवन बद्ज जाता है। पर कब ? जब दगड देनेवाला सास्विक हो। उसीके मनमें बदलेका भाव न होकर, ध्रपराधीके संशोधनका भाव प्रधान होगा। वही सच्चे उपकारके भावसे, भ्रासक्ति तथा द्वेषादिसे रहित होकर, उस घोर कार्यमें प्रवृत्त होकर श्रपनी शान्तिको स्थिर रख सकेगा। यही ईश्वर-भक्तिका रहस्य है। इसी उच ब्रादर्शका पालन करते हुए, सच्चे ईश्वर-भक्त न्याययुक्त युद्धसे कभी मुख नहीं मोड़ते। इसी सुद्म तत्त्वके प्रकाशसे भगवान कुष्णचन्द्रने श्रर्जुनके मोहान्धकारको छिन्न भिन्न कर दिया था। जिन ऋषियोंके लड़ाई भगड़ेकी बात करते हो, वे केवल इसी प्रकारके युद्ध तो भले करते हों। प्रधार्मिक युद्धोंका उनसे कराना उनका भ्रपमान करना है। और, हो सकता है, कोई २ सिद्ध महात्मा भी भ्रचानक तमोगुणकी घसीटमें भ्राकर या रजोगुगुके चक्रमें कृदकर कुछका कुछ कर बैठे। इससे

साधनकी त्रिट साबित होती है। सत्त्वगुण या उसके मूल भक्ति-भावपर कोई ब्रान्नेप नहीं ब्राता। यह नहीं कि धर्मात्मा कभी युद्ध नहीं करता, वरन बात यह है कि ब्रासली धर्मात्मा ब्रात्यन्त ब्रानिवार्थ्य होनेपर ब्रौर वह भी, केवल धार्मिक ब्रार्थात् धर्मकी रन्नार्थ युद्धमें प्रवृत्त होता है।

लोक० महाराज, कितने ही हठीले, मतान्ध लोग, दूसरे मतवालोंमें जो तनिक ध्रम्रसर होते हैं, उनके ख़ूनके प्यासे फिरते हैं। यह ध्रच्झा धर्म-भाव ठहरा! संसारकी ध्राधी ध्रशान्ति इन साम्प्रदायिक कसाइयोंके लाल छुरोंकी ही झाया है।

महा०—आपका विचार ठीक है। पर इस अंशमें भूल करते हो, जो ऐसी घृणित चेष्टाके करने वालोंको धम्मीत्मा कहते हो। यद्यपि वे अपने मनमें यही समक्तते हैं कि हम यह सब कुड़ धम तथा ईश्वरकी प्रेरणासे करते हैं, परन्तु असलमें धमें उनसे कोसों दूर है। सच्चा धर्मात्मा कभी विचार-भेदसे नहीं घवराता। वह तो सदा सत्य असत्यके विचारार्थ तच्यार रहता है। दूसरी पहचान यह है, कि धर्मात्मा पुरुष अपनी कहानाको पत्थरपर लकीर नहीं समक्तता। उसके मनमें कभी अहंकार पैदा नहीं होता और न वह अपने आपको सत्यका एक-मात्र ठेकेदार ही समक्तता है। अतः वह कभी व्यर्थ दंगा नहीं करता। सदा दूसरोंके विचारोंका आदर करता है, परन्तु वह कायर नहीं होता। अपने विचारके अनुसार समालोचना करनेसे कभी नहीं डरता। इसी प्रकार यदि दूसरे प्रकारके आतताइयोंसे सामना पड़े, तो वहाँ भी निर्भय होकर तलवार समकाना अपना कर्त्तव्य समक्तता है। हां दूसरोंपर प्रहारोंकी

वर्षा करते हुए भी उसका मन शान्त रह सकता है। दूसरोंके देहोंसे रुधिर-धारा बहाता हुआ भी अपने अन्दर द्या ही की धाराको बहाता है। यह है सत्त्वनिष्ठ, ईश्वर-भक्तींका भाव। इसका दीनता और कायरतासे कभी मेज नहीं हुआ। ऐसे भाडे समयोंमें जब भ्रसली चरित्रका सर्वनाश किया जारहा हो, धार्मिक संप्राम ग्रनिवार्थ्य है। उस समय भी मिथ्या दयाकी दुहाई मचानेवाले मानव-प्रकृतिसे श्रपना श्रपरिचय ही प्रकट करते हैं। दमन और शासनही उस परिस्थितिमें सची दया है। दग्डके पात्रोंको अवश्य दग्ड पाना चाहिये। हां, द्गुडशासकका उक्त प्रकारका सन्धा धर्मात्मा होना ध्रावश्यक है। प्रिय सज्जनो, इस सारे विस्तारका यही सार है। सम्पूर्ण उन्नति, तथा तृप्तिके लाभके लिये, शान्तिके स्थापनके लिये -भौर मानव-जन्मकी पूरी संसिद्धिके लिये ईश्वर-भक्तिका मार्ग ही सर्वोत्तम मार्ग है। यही ग्रसल धार्मिक जीवनका श्राधार है। ब्राज इसका फिर हमारे तीर्थ-स्थानींपर उदय हो जावे. तो प्राज उनकी वही पुरानी शोभा चमक सकती है।

जोक - महाराज, और जो ईश्वरको ही न मानते हों। क्या वे सच्चे धर्मात्मा नहीं वन सकते ?

माया०—यह खूब रही ! क्या ध्रमी तक ईश्वरकी सत्ता भी संदेहमें ही है ?

महा०—कोई डरकी बात नहीं। इसपर भी चर्चा चर्फोगी। मिल बैठनेका यही तो लाभ है। विना संकोचके नये २ विचार सामने लाने चाहियें। सब मित्रोंको सूचित तो कर देते । उपराम और श्रन्यानन्द क्या यहां नहीं हैं ? माया०—घरेल कार्यपर कहीं गये थे। आज आनेही वाले थे।

# चतुर्थ खएड विधाताका विधान ।

#### west of the

उप० धौर श्रन्य०—( चरणोंपर भुककर ) महाराज, नमस्ते।

महा०—नमस्ते, नमस्ते । धागये ! (दोनोंको एक २ हाथसे ऊपर उठाकर )।

सत्य०-सुनाइए, महाशयो, कैसी रही ? कहां रहे ?

उप॰—सब कुशल हैं। कुक्क कार्यवश अबके प्रथमवार पर्वत-प्रदेशमें जाना मिला। मेरे लिये तो वहांका अनुठाही हश्य था। और, विशेषतः इस समय तो वन-श्री पूरा हार श्र्टकार धारणकर सजधज रही है। पर्वत-शिखरोंके श्वेत-वस्त्र सूर्यकी किरणोंसे बुल २ कर, चारों ओर निह्यों और नालोंके वेगको बढ़ा रहे हैं। इधर उधर भरने गड़ २ कर रहे हैं। नरम २ हरा घास सर्वत्र मखमलकी भान्ति विक्क रहा है। भान्ति २ के रंग विरंगके फलोंकी क्या शोभा है! अहा, सुगन्धिसे सारा प्रदेश महक रहा है। जिधर आंख उठाकर देखो, सुन्दर उद्यानसा खिल रहा है। क्या शीतल पवन चलती

है ! कोसों चले जाओ, उकतानेका नाम भी नहीं। इतना विस्तार और इतना सौन्दर्य ! एक चोटी पर जाओ, तो दस और सामने उससे भी ऊंची दिखाई पड़ती हैं।

वस्तु०—बहुत भ्रमण कर आये। कितनी ऊंचाई तक चढ़े होंगे ? श्रन्यानन्दजी, स्मरण है उस वर्षकी व्यास— कुगडकी यात्रा ? क्या भ्रानन्द था! साढ़े तेरह हज़ार फुटकी बजंदीपर वह बासी रोटियोंका खाना और मारे सरदीके पानी पीनेसे हिचकिचाना। स्नानका तो कहनाही क्या ?

श्रन्य ० — और, सिमला जाते हुए वंजारसे ऊपरकी चढ़ाई भी क्या सुहावनी थी ? दस हज़ार फुट चढ़ गये श्रौर पता तक न लगा। तब भी वासी रोटी ही थी न ?

वस्तु०—सेव भी तो जेवोंमें डाल रक्खे थे! उस दिन बादल साफ़ था। धूप निकल रही थी। जहां तक दृष्टि जाती थी, पहाड़ोंके सुन्दर रुपहरी, सुनहरी शिखरोंके ही दर्शन होते थे। केलास कितना निकट दीखता था। वहां खड़े २ तो यही भान होता था कि भूमिपर संस्थर नामको भी नहीं होगा।

सत्य • — वास्तवमें विश्वका कितना विस्तार है ? मैदानी इजाक्रेमें सफ़र करते हुए भूमिकी अन्तिम अविध तक मैदान ही मैदान दिखाई एड़ते हैं। मक्स्थजोंके रेतके समुद्रोंका भ्यान करो, तो उनका क्या ठिकाना है ? कराची और मुंबईके ठाठें मारते हुए पश्चिमी सागरपर निगाह डाजो, तो कोई पारावार नहीं। इतनी विशाजता और इतना विस्तार!

उप०—में कुछ और ऊंचा गया था। साढ़े चौदह हज़ार फुटकी ऊंचाईपर गंगाबलकी शान्त, विशाल भील हरमुकुट स्वामीके पांव दबा रही है। वारहीं महीने चारों थोर वरफ़ही बरफ़ जमी रहती है। शायद किसीने थ्रव तक उस ऊंचे, दुर्गम शिखरपर पांव रखा हो। हम चार साथी थे थ्रौर सब मारे सरदीके थ्रकड़े जाते थे। दिन चढ़तेही नीचे भागनेकी की और कहीं रातके एक पहर गये, पचास मील नीचे गांदरबलमें पहुंचकर जानमें जान थ्रायी। पर जातीवार, जो वरावर दो दिन वनोंकी शोभा देखी, उसका किसी प्रकार भी वर्णन न कर सकूंगा।

महा०—प्यारो, भगवान की रचना पंजाब श्रौर भारतवर्ष तक ही थोड़ी समाप्त हो जाती है! कितने २ महान समुद्र इस पृथिवी को घेरे हुए हैं। कितने २ महाद्वीप इस पर बसे हुए हैं। श्रौर इन सागरों श्रौर द्वीपोंमें बसने वाली सृष्टि कितनी श्रसंस्य और चित्र, विचित्र हैं। क्या कोई ठिकाना है? मनुष्योंको देखो तो चिकत; पश्र पित्तयों, जलचरों, स्थलचरों श्रौर खेचरोंका ध्यान करो तो हैरान; कीट, पतंग कैसे २ और कितने हैं! कोई गिनती है? बृक्षों और औषधियोंके वर्ग श्रौर परिवार गिनते २ हज़ारों बिद्वानोंके जीवन खप चुके हैं। और श्रपने गर्भमें न जाने, धरतीने क्या २ द्विपा रखा है। इसके साथ ही कोसों तक विस्तृत वायुमगड़ल दिन रात स्र्यंकी श्रद्शिया करता है। सूर्य भी क्या श्रद्शुत पदार्थ है! हमारी श्रूमि कितनी बड़ी है। यह भी उसके सामने रेतके कयाके समान है। और वह लाखों कोसोंकी दूरीसे इसे इतना श्राक्षित करता

है कि यह बेचारी दिन रात उसके इदं गिर्द घुमती रहती है। परन्तु इतना प्रेम करनेपर भी, इसे विशेष समीपता प्राप्त नहीं होती । बात भी ठीक है । सूर्य भगवान पुराने ढरेंके प्रतीत होते हैं। पृथिवीसे धनन्य साधारण भक्तिकी खाशा करते हुए, स्वयं स्वेच्द्वाचारी रहना चाहते हैं। कितनी ही इससे भी बड़ी बड़ी भूमियां इसीकी तरह इस देवताकी श्राराधना कर रही हैं। यह तो आर्तीके लिये थालीमें एक ही चन्द्ररूपी दीपकको जगाती है, पर इसका दिल दुखानेको ग्रन्यत्र चार २ चांद भी लग रहे हैं। पर यहीं पर कौनसी समाप्ति है ? सारे सौर जगत्को लेकर, स्वयं सूर्य शायद किसी और वडे भानुकी महिमा गा रहा है। और कौन कहे, ब्रह्माग्डमें ऐसे और इससे भी बड़े कितने और सौर जगत मौजूद हैं । दिनके समय भले ही प्रतापी सूर्यके प्रकाशमें थ्रांख कुछ थ्रौर न देख सके, पर रात्रि होते ही भेद खुलने लगता है। प्रहों और नक्तत्रोंके परिवारींका तांता लग जाता है। ये स्याहीमें सुफेद बिन्दु क्या हैं ? ये सब विशाल लोक हैं। इनमें कुद्ध तो सूर्यके समान स्वयं प्रकाश हैं। शेष इमारे इस लोकके समान इन सुरुवींके द्वारके भिखारी हैं। करोड़ों इतने दूर हैं कि विन्दुश्रोंकी तरह भी श्रालग २ दिखाई नहीं देते । बस, वृध-गंगासी ब्राकाशमें बहती हुई प्रतीत होती है।

सत्य - महाराज, इस बाहिरके विस्तारके साथ २ प्रत्येक पदार्थकी अन्दरकी रचना कितनी सूच्म और कितनी हैरान करने वाली है! पत्ते २ में आश्चर्य भर रहा है।

माया०-लोग तो कहते हैं, अब विज्ञानने कमाल कर

रखा है । सब भेद खोल कर रख दिये हैं । सब दिशाओं में उन्नति ही उन्नतिका चमत्कार है।

महा०-इसमें क्या सन्देह है ! पर याद रखो, विज्ञानके द्वारा पेसी नवीन रचना कभी नहीं हुई, जिसका मूल ब्रह्माग्डमें किसी न किसी रूपमें पूर्व ही विद्यमान न हो । मनुष्योंसे पूर्व पक्षियोंने वायुपर वश किया हुआ है । हमारे विज्ञानकी सहायताके विना ही लोक, लोकान्तर आकाशमें स्थिर गतिको करते हैं। हमारी नौकाएं पीछे बनीं। बड़ी २ ह्वेल मछलियां पूर्वसे ही सागरोंको चीरती फिरती हैं। विज्ञानका क्या उपकार है ? इसने इन विद्यमान पदार्थोंकी रचनाको समस्राकर, मनुष्यमें उनके अनुकरण द्वारा अदुभुत बलको पैदा करदिया है। चश्मा लगाकर दृष्टिका उपकार करने वाला बुद्धिमान है, पर विधाताकी बुद्धिका क्या कहना, जिसने विना हमारे संकेत या सहयोग के, आंख, कान आदिकी परम सूच्म रचना कर रखी है। देहके थ्रन्दर नाड़ियोंका क्या सुद्तम ताना वाना कर रखा है। पर्दोंके अन्दर पर्दे क्या कारीगरीसे जोड़े गये हैं। कितने स्थानींपर कितने प्रकार के स्वाभाविक रस चू २ कर ध्रंगोंकी पुष्टि करते धौर यन्त्रकी सारी क्रियाओंको चाल करते हैं। बहुत खूब ! हमें तो अन्दरका खयाल ही तब आता है, जब हमारी ही किसी प्रसावधानीसे कलामें कुछ विकार पैदा होता है। पूर्ण स्वास्थ्यकी दशामें तो यह स्वयमेव चलती रहती है। कितने आश्चर्यकी बात है कि असंख्य छोटेसे छोटे जीवनकोष मिलकर इतना नियमपूर्वक सब काम कर रहे हैं। केवल मस्तकके अन्दर ही कोई पांच हु: अरच पेसे अवयवोंकी कल्पनाकी गई

है। नाम लेना श्रासान है। सोचो, इसका भाष कितना गहरा और चिकत कर देने वाला है। ऐसा जान पड़ता है, विज्ञान तो हमारे श्रज्ञानको प्रसिद्ध करके हमें श्रपमानित करता है। विद्याके प्रत्येक विभागमें, बुद्धि कुड़ दूर तो जाती है, पर फिर एकाएक टक्कर खाकर चकराने लगती है। जैसे श्रांख, कान श्रादिकी गति एक सीमापर जाकर रुक जाती है, ठीक वैसे ही बुद्धिकी दौड़की भी श्रवधि है। यह और बात है कि हमारी श्रौर श्रागे जानेकी इच्छा बनी रहे।

लोक० — महाराज, क्या यह विशाल और श्रद्भुत रचना पेसे ही चली श्राती है या इसका कोई श्रारम्भ भी है।

महा०—वाह ! तुमने तो श्रभी बुद्धिकी गतिकी परी हा करने की ठानी है । कोई डर नहीं, विचार तो करें । एक बात तो देखने में श्रारही है। यहां के बल बनना ही बनना नहीं, वरन् बिगड़ना भी साथ ही है। पदार्थ प्रकट होते हैं और बुद्धिको प्राप्त होते हैं। कुद्ध काल स्थिरसे प्रतीत होकर घटने लग जाते हैं। श्रीर शनैः २ लोप होजाते हैं। इनका श्रभाव नहीं होता, के बल श्रदर्शन होजाता है। और वह भी, उसी रूपमें, क्योंकि वहीं श्रवयव जुड़ जुड़ाकर नये रूपमें फिर उपस्थित होजाते हैं। इस प्रकार वास्तवमें न कुद्ध बनता है और न बिगड़ता है। के बल जोड़ तोड़ होता रहता है। श्रसंख्य सहमसे सहम श्रमुशों श्रीर परमामुओंका संयोग वियोगका सिलसिला बना रहता है। श्रधिक मिल जाते हैं, तो इन्द्रियों द्वारा प्रत्यन्न होने लगते हैं। कम होजाते हैं, तो उनकी पहुंचसे पर चले जाते हैं। के बल प्रत्यक्ष के केन्द्र बदलते रहते हैं। श्रव यहां कुद्ध दीख पड़ता है

थ्रौर थ्रभी स्थान खाली सा प्रतीत होता है, परन्तु वास्तवमें खाली कोई स्थान नहीं । ऋरोखेसे ग्राने वाली किरगोंमें ग्रसंख्य कराके नाचते हुए दिखाई देते हैं । वे वहीं होते हैं, परन्तु भरोखा बन्द कर देनेसे या बादल वाले दिन किरगोंके प्रकाशके न होनेसे, दिखाई नहीं देते । इसिखये वस्तुतः सोचें,तो उत्पत्ति ग्रौर विनाश देखने वालों ग्रौर ग्रनुभव करने वालोंकी अपनी शक्तिपर भी बहुत कुछ निर्भर रहते हैं । विश्वव्यापिनी गतिका अनिवार्य फल यह अवश्य है कि परिवर्त्तन-चक्र दिन रात चलता है । यही संसार-शब्दका भी भाव है । बरफ़से पानी, पानीसे भाप, बादल, कोहरा ब्रादि और फिर बरफ़ और पानीका चक्र जारी रहता है। दिन रात और ऋतुओंका परिवर्तन भी इसी प्रकार होने वाले सगरे संसारके परिवर्तनका ही संकेत करता है। सार यह है, कि न कोई नयी वस्तु पैदा होती है और न किसी पुरानीका अत्यन्त अभाव हो सकता है। रूप बदलते हैं, आकार बदलते हैं, या देखने वालोंकी दृष्टिका मेद होजाता है । अथवा प्रकाशादि अन्य साधनोंमें भेद पड़ जाता है। यही जन्म, मृत्युका रहस्य है। यह सारी इन्द्रजालकी सी प्रतीति है। यह सर्वथा भिष्या भले न हो, पर जितना इसे महत्त्व देकर मनुष्य दुःखी होता है, वह श्रवश्य मिथ्या है। वस्तुतः न मृत्युमें कोई भयका कारण होना चाहिये और न जन्ममें विशेष हर्षका कोई अवसर है । ये भाव दार्शनिक नहीं हैं। इनका मनुष्यके सामाजिक इतिहास तथा परिस्थितिसे ही विशेष सम्बन्ध है । ध्रस्तु, यह दूसरा प्रकरण है । द्यभी इसे यहीं तक रहने दे।

वस्तु०—वैश्वानिकांका भूगर्भादि विद्याश्रोंके श्राधारपर
यह निश्चय सा है कि श्राजसे श्ररवां वर्ष पूर्व यह पृथिवी श्रादि
लोक सूर्यके साथ, एक श्रत्यन्त चमकदार, भड़कते हुए
श्रानिपुंजके रूपमें बड़े वेगसे श्राकाशमें धूमते थे। उसी गोलेसे
श्रमेक दुकड़े इधर उधर विखरकर, लोक, लोकान्तरांके रूपमें
उसी केन्द्रके इर्द गिर्द धूमने लग गये। यही सूर्य वह केन्द्र है।

उप॰—यह भी तो उनका भाव है कि जिस प्रकार गर्मीके शनै: २ कम हो जाने से पृथिवी श्रादि लोक ठएडे एड़ गये हैं, वैसे ही सूर्य भी शनै: २ ठएडा होरहा है। उसके श्रत्यन्त श्रियक परिमाणके कारण श्रभी तक विशेष कमी प्रतीत नहीं हुई। परन्तु समय श्राने वाला है, जब भौतिक गर्मी इतनी कम हो जावेगी, कि सब लोक जीवन—रहित हो जावेंगे। जैसे ये लोक सूर्यसे श्रलग २ हुए हैं, ऐसे ही एक समय श्रा सकता है, जब सूर्यके और श्रवयव हो जावें श्रीर फिर उन श्रवयवों के भी दुकड़े २ होकर, सारा विश्रान क्रिन्न भिन्न हो जावे।

महा०—यह भी व्यर्थकी चिन्ता है। इन टुकड़ोंको दूसरे और जगत खींच कर अपने में मिला सकते हैं, अथवा ये स्वयं घूमते २ कभी आकर नये संघातको पैदा कर सकते हैं। यह संभव है कि इन ठगड़े पड़े हुए भुगोलोंका ही समय पाकर एक पिगड़ सा बन जाता हो और वेगके बढ़ जाने से ताप और फिर प्रकाश पैदा होकर वैसे ही संसार का आरंभ हो जाता हो।

श्रन्य०—यदि एक सौर जगत्में जा मिलता है, तो दूसरेका इतिहास भी तो वैसी ही रामकहानी सुनावेगा। उसके भी दुकड़े २ होते होंगे ?

महा०-इसमें हर्ज ही क्या है ? जितने सौर जगत हैं, उनमें ऐसा होना ही चाहिये । यही तो इस विधानकी महिमा है । सर्वत्र समानभावसे नियम चरितार्थ होने ही चाहियें। पर वे जगत हैं कितने ? यह हमसे मत पृक्तिप्गा । हम कैसे जानें ? भगवान ग्रनन्त होने पर भी एक है। उसकी रचना विभागोंके धनन्तर होने पर भी, सामष्टिकरूपसे एक ही है। यही भाव विश्व या ब्रह्मागुड, इन शब्दोंसे प्रकट किया जाता है। शायद एक समय पेसा भी थ्राता हो, जब इस समष्टिमें भी गर्मी कम होकर, सारा संसार सो जाता हो। भ्र-खगडोंकी गतिभी रुक जाती हो। गतिका मृत ग्राकर्षणका ही न्यूनाधिक होना होता है। और यह पिग्रङकी सापेक्त छुटाई बड़ाई पर निर्भर है। जब वियोग होते २ संसारकी श्रवस्था परमाग्रुश्रोंसे भी परे, परम, श्रव्यक्त तक जा पहुंचती होगी, तो यह श्राकर्षण भी बन्द हो जाता होगा। उसी प्रशान्त दशाको प्रलय कहते हैं। यह एक मार्ग है जिस पर चलते हुए, सर्ग थ्रौर प्रलयकी कल्पना कुठ खुलतीसी प्रतीत होती है। पर क्या जानें, इसमें भी श्रभी कितनी उलमने हैं ?

महा०—महाराज, आज आप निश्चयात्मकरूपसे नहीं बोज रहे। साम्प्रदायिक लोग तो प्रतिदिन इन्हीं बातीं पर बाद, विवादों में जुटे रहते हैं।

महा०—वेटा, यह वह विषय नहीं, जहां पर इससे श्रधिक स्पष्ट हो सकना ज्ञानकी वर्त्तमान दशामें संभव हो। संभव है, श्रागे चल कर भगवानकी छपासे ज्ञान और बढ़ जावे। मतवालोंके भगड़े केवल श्रविद्या श्रौर अन्धकारकी उपज समको। यह उस गंभीर तत्त्वकी पर्थ्यालोचनाः है, जिसका विचार करते ही जिह्ना तालुकी श्रोर खिंच जाती है। प्यारो, हम चलते २ बीहड़ जंगलमें श्रा निकले हैं। दोपहरको भी यहां श्रमावस्या बनी रहती है और उल्लू निर्भय होकर बोलते हैं। इसमें से निकलनेको तंग पगडगड़ी श्रवश्य है, पर उसके पक बाज़्पर नीचेको श्रतल पाताल है, श्रौर दूसरे बाज़्पर ऊपरको श्राकाशसे बातें करती हुई सखत चटान है। नीचे गिरनेके भय से दूसरे बाज़ू दबाकर चलते हैं, तो चटानसे माथा फूटनेका भय बना रहता है। जो होटासा मार्ग है, उसे भी जंबे २ जंगली घासने ढांप रखा है। इसिलिये, सज्जनो, यहां चुप ही भली। लिखने वाले लिख गये, पढ़ने वाले पढ़गये। पर तेलीके बैलकी नाई, बुद्धि श्रभी तक उस चकमें ही धूम रही है।

# पंचम खएड

# विश्व ऋौर उसकी विधारक सत्ता।

माया०—महाराज, कलकी बातोंको सोखते २ वस्तुतः मार्ग नहीं मिला। रात्रिको सोये २ भी इन्हीं विचारोंमें मन नाचता रहा। इतना रहस्यमय, श्रद्भुत, विशाल श्रौर सुस्म संसार—चक्र! भगवन, यह कैसे चलता है ? लोक०—सूर्य तथा ध्रन्य लोक, लोकान्तरोंका परस्पर ब्राकर्षण इसे निरन्तर चलाने ध्रौर घुमानेके लिये पर्व्याप्त कारण नहीं है ?

महा०—ठीक है। पृथिवी सूर्यको और सूर्य पृथिवीको धारणकर रहा है। इस सूर्य और इसके जगतको कोई अन्य सूर्य और उसे और इसके जगतको कोई अन्य सूर्य। इसी प्रकार कम चलता २ कहीं समाप्त भी होगा? हमारी पहुंचसे अनन्तगुणा बड़ा हो, पर जो कुछ है, वह सारा संसार समुदायरूपसे, समष्टिभावसे एक संघात है। वह किस प्रकार धारण होरहा है? आकाशमें वह धारण होरहा है, तो कैसे? और आकाशको भी उसी महासंघातके अन्दर शामिल करके विचार करें, तब कैसे? यह ठीक है, एक सौर जगतका विचार करते हुए, उसके भिन्न २ अंगोंको केन्द्रके आकर्षणद्वारा तुले हुए देखकर यह संभव प्रतीत होता हो, कि किसी अन्य धारककी कोई आवश्यकता नहीं। परन्तु यह ज्ञिक सन्तोष है। तिनक गहरा सोचनेसे यह भ्रम प्रतीत होगा।

वस्तु०—महाराज, जैसे एक सौर जगत्के भिन्न २ श्रवयव परस्पर तुले हुए हैं, इसी प्रकार इस सारे विश्वके भिन्न २ श्रंग भी तुले हुए समक्त लें, तो क्या हानि है ?

महा०—हानिकी क्याबात है ? सारे संघातका विचार करके, मनमें बात बिठानेका यत्न करो । क्या इस अपने अन्दर अच्छी तरह तुले हुए, सौर जगतको अन्य सौर जगत अपने आकर्षग्रहारा एक प्रकारसे धारण करता है या नहीं ? माया०—स्पष्ट करता है। वैज्ञानिक लोग अनेक सौर जगत स्वीकार करते हैं।

लोक०—यदि ब्रह्मागडके अन्दर अनन्त सौर जगत् मान लें, तब कैसा रहेगा ?

सत्य० चह अच्छी रही! भला कभी एक पदार्थके अनन्त विभाग भी हुआ करते हैं? लाख हों, करोड़ हों, करोड़ करोड़ हों या उसके भी करोड़ करोड़ हों, वस्तुतः अनन्त नहीं हो सकते।

उप०—इसमें क्या प्रमाग है कि ब्रह्माग्ड, संसार या विश्व एक है ?

महा०—भोले भाई, संसार समुदाय-वाचक अथवा संघात-वाचक शब्द है। प्रत्येक व्यक्ति, विद्वान हो या मुर्ख, वृद्ध हो या बाज—इसका प्रयोग करता हुआ सामने दिखाई देने वाले संसारकी एकताको स्वीकार करता है। योग्यता और अनुभवसे क्या अन्तर पड़ता है? मुर्ख अपने गांवसे सौ गावोंकी कल्पना करके, उनके विस्तारको संसार कहता है, तो विद्वान उससे बहुत बड़े विस्तारको नाम संसार रखता है। विद्याकी वृद्धिके साथ संसारके विस्तारमें भले भेद पड़े, उसकी एकतामें भेद नहीं पड़ सकता। और यह बात भी ठीक है कि किसी एक संघातके, चाहे वह कितनाही बड़ा क्यों न हो, अनन्त विभाग नहीं हो सकते। हम उनकी गिनतीको न कर सकें, हम उनका भ्यान न कर सकें, हम उनको पृथक् २ करके प्रत्यक्ष न कर सर्के, यह सब कुद्ध ठीक होनेपर भी विभागोंकी संख्या वस्तुतः अनन्त नहीं हो सकती। हम इस शब्दका प्रयोग करते हुए यही प्रकार हैं कि वहां हमारी गित नहीं है। जब यह बात मनमें बैठ गयी, तो अब विचार करो कि जैसे हमारे इस अपने अन्दर तुले हुए सौर जगत्को अकाशमें स्थिति और गित, दोनोंही के लिये अन्य आकर्षकों की अपेक्षा बनी रहती है, क्या वसे ही इस 'अनन्त' सौर जगतों के संघातरूप, ब्रह्मागड़को भी किसी अपनेसे भिन्न और वाह्य आकर्षककी अपेक्षा न होती होगी?

श्रन्य०—महाराज, सब पदार्थ तो ब्रह्माग्डके श्रन्तर्गत हो गये। श्रथ श्रौर कौनसा पदार्थ बाहिर रहा, जो इस संघातको धारण करता होगा?

महा०—यही तो आज विचार करना है। शायद यह संभव नहीं कि हम उस परम धारक शक्तिको अपनी साधारण शक्तियोंसे प्रत्यक्षकर सकें, परन्तु हम उक्त प्रकारसे उसकी आवश्यकताको ही यदि अनुभव करने लग गये, तब भी, समभो, हमारा पुरुषार्थ सफलही है। हम ठीक मार्गपर तो पग धर रहे होंगे। सज्जनो, अभी इस प्रश्नका भी केवल एक रूप ही हमारे सामने आया है।

वस्तु०-किस प्रश्नका, महाराज ?

उप०—वाह जी, ध्रापने तो हमारा स्वरूप धारणकर लिया ! थे हम 'उपराम', पर वन ध्राप रहे हो।

सत्य - सचमुच इस विचार-सागरमें पकवार पांच रखनेकी ही देर होती है। वस, फिर तो जिस किनारेपर खड़े थे, वह कूटा और दूसरा तो है ही कहां?

माया०-- आपका संकेत संघातके धारणकी ओर ही तो है?

महा० — सुनो, सुनो, घबराश्रो नहीं । कठिन विषय घबराहटसे और कठिन होजाता है। मन जिस केन्द्रपर जमा होता है, उससे उखड़सा जाता है। अच्छा तो, फिर एकवार श्रपने इसी सौर जगतका ही उदाहरण श्रपने सामने जाते हैं। इस समय तो भला यह कहा भी जावे कि पृथिवी, मंगल, बुध श्रादि सुर्यके साथ श्राकर्षण द्वारा खूब तुल रहे हैं, इन्हें किसी श्रन्य धारक शक्तिकी कोई श्रपेत्ता नहीं।

लोक० - और, महाराज, बात कुछ है भी ऐसी ही। वैज्ञानिकोंने और असंख्य सूर्यों तथा लोकोंकी कल्पना ही तो की है। क्या पता, वे हैं भी या कि नहीं ? यदि वे नहीं हैं, तो यह सौर जगत ही ब्रह्मागड रहा और यह अपने अन्दर तुल ही रहा है।

श्रून्य०—श्रौर, इसमें भी पृथिवी, चन्द्र श्रौर सुर्यके श्रितिरिक्त श्रौर कोई श्रवयव हैं या नहीं, इसका भी क्या पता ? हमें तो केवल इन्हीं तीनका ही प्रतिदिन परिचय होता है।

वस्तु०-और, वह भी चांदने पत्तमें ही। श्रमावस्यापर तो चांद भी निकल ही जावेगा।

सत्य - वाह भई वाह ! यदि यह बात है, तो जब सावन ग्रन्हा लग रहा हो, कई २ दिनकी कड़ी लगी रहती हो, सूर्यका भी तो क्या भरोसा होगा ? दूर क्यों जाश्रो, रातको ही सूर्यका क्या पता रहता है ?

महा० लोकेशजी, श्रापके साथियोंने तो श्रापको कहांका कहां पहुंचा दिया ! निश्चय जानो, यदि मनुष्य केवल श्रपने प्रत्यक्षके बलपर ही निर्वाह करना चाहे, तो एक ज्ञाण भी

जी सकना कठिन हो जावे। इसी जिये विचारकोंने इन्द्रिय-प्रत्यक्षके साथ और कहीं उससे भी बढ़कर अनुमान, उपमान, अर्थापत्ति आदि भेदोंके कारण अनेक नामवाजी, परन्तु मौजिक अभेदके कारण पक नामवाजी, तर्क-शक्तिको भी प्रमाण माना है। इससे भी आगे चजकर, भौतिक प्रत्यन्न और उसपर आश्रित तर्कको भी खड़खड़ाता हुआ पाकर, अनुभवियोंने आत्म-अनुभवको ही सर्वोत्तम प्रमाण माना है। उसे ही आध्यात्मिक सान्नात्कार कह सकते हैं। इन सान्नात्कारियोंके ही अपने अनुभवके वर्णनका शब्द-प्रमाण है। संसारमें प्रवेशके साथ प्रत्यन्नका प्रमाण-पत्र आता है। विद्या-मिद्रिमें दीक्षित होनेपर तर्कका द्वार खुजता है। उसमें पूर्ण प्रगति पाकर भी असन्तुष्ट रहनेपर शब्द प्रमाणका द्वार खटखटाया जाता है।

लोक०—तो क्या थ्रनेक सूर्यी तथा लोकोंका भी इसी प्रकार विश्वास करना होगा ?

महा०—नहीं, इनके जाननेके लिये बहुत दूर नहीं जाना पड़ता। प्रत्यक्षकी शिक्को वैज्ञानिक उपायों द्वारा बढ़ानेसे धौर तर्कको साथ मिलानेसे, ज्यौतिषका ध्यारिम्मक द्वात्र भी जान गया है कि सौर जगत कितने लोकोंका संघात है। दूसरे सौर जगतोंका भी परिचय इन्हीं दो साधनों द्वारा प्रतिदिन बढ़ रहा है। ध्ररे भाई, रात्रिके समय ध्याकाशपर निगाह डालते ही भेद खुल जाता है। हां, ज्यों र विद्या ध्रधिक होती है, यह भेद भी ध्रधिक खुलता है। बलिहार जावें विद्वानोंके परिश्रमपर, जिन्होंने एक र करके सहस्रों लोकोंके विषयमें हमारा परिचय बढ़ाया है। इसी लिये मैं कह रहा था कि उदाहरणके

लिये श्रमी केवल इस सौर जगत्का पुनः विचार करो। इस समय इसके श्रंग परस्पर तुले हुए हैं। परन्तु उस समयका चित्र श्रपने सामने लाश्रो, जब पृथिवी, मंगल श्रादि श्रमी पृथक् नहीं हुए थे। भड़कीला, श्रानिमय गोला बड़े वेगसे घूम रहा था। उस समय वह किस प्रकार श्रकाशमें तुला हुआ था? उस समय वह श्रमिन्न, एकरूप था।

सत्य - महाराज, जैसे इस सौर जगत्का मौलिकरूप वह गोला था, पेसे ही दूसरे सौर जगतोंके भी ती गोले होंगे ? वे परस्पर खींचते होंगे।

महा०—अब श्रौर तिनक श्रागे चलो। एक वह भी समय होगा, जब वे भिन्न २ छोटे गोले, एक सबके केन्द्र, सबके मूल, श्रित महान गोलेमेंसे फटे होंगे। उस समयका श्र्यान करो, जब वह गोला ही गोला था। न यह सौर जगत श्रुलग हुआ था श्रौर न इसके साथी। सूर्य, प्रह, नक्तत्रका भेद तो श्रौर भी पीछेका है। इस विशाल, श्रद्भुत और हमारी बुद्धिकी श्रपेक्षा श्रनन्त ब्रह्मागुडके उस मौलिक (ब्रह्म-श्रग्ड) गोलेकी धारणा कैसे हो रही होगी? वह कैसे तुला होगा श्रौर कैसे श्रनवरत घूमता होगा? क्या उसे इस प्रकार वेगसे नचाने वाला कोई था? यदि था, तो वह श्रवश्य उससे भिन्न था। साथ ही वह श्रदृश्य तथा श्रव्यक्त, गुप्त था। रूप स्थूलताका साथी है श्रौर स्थूलताका श्रर्थात संघात बन जाता है। यदि कोई श्रौर सत्ता थी, तो वह संघातका परिणाम न होनी चाहिये। नहीं तो, उसे धारण करने वाली कोई श्रौर शक्त माननी पढ़ेगी। इस प्रकार

चलते २ ग्रन्तमें एक शुद्ध ग्रर्थात् संघातके भावसे रहित, सर्व-व्यापक सत्तापर जाकर इस विचारको प्रतिष्ठा प्राप्त होगी।

सत्य - महाराज, आप यह क्यों नहीं कहते, ऐसी सत्ताको अवश्य मानना पड़ेगा। सन्देहकी भाषामें क्यों संकेत करते हो ?

महा०-प्यारे, मैं पूर्व कह चुका हूं, यह वह विषय है, जहांपर किसी स्थूल नेत्रोंसे ही देख सकने वाले व्यक्तिको पूर्ण निश्चयात्मक घोषगाका श्रधिकार नहीं । उक्त प्रकारके विचारको सामने रखकर बुद्धिको रगड़ रहे हैं। इस रगड़से प्रकाश पैदा होगा। श्रौर मार्ग ध्रागे सुक्तेगा । श्रन्तमें मार्ग इतना विशाल हो जावेगा और भ्रात्मिक सूर्यका इतना चमकीला प्रकाश हो रहा होगा कि फिर न इस रगड़की अपेक्षा होगी और न मार्ग-प्रदर्शक बुद्धिके प्रकाशकी। उस समय न कोई सन्देह शेष रहेगा और न ही कोई असमाप्त वासना हृद्यको तड़पा सकेगी। यह हो सकता है, उक्त विचारको हमसे योग्य विद्वान ऐसे रूपमें उठावें कि किसी निरपेत्त धारक सत्ताकी ग्रावश्यकता ही प्रतीत न हो । इसिलिये, मैं अपने हृद्यके स्वामीको भक्तिके उस विशाल भवनमें स्थापित करना चाहता हूं, जिसकी दीवारें इस प्रकारके विचारींपर ही ग्राश्रित न रह कर उस ब्राध्यात्मिक ब्रनुभवपर खड़ी हों, जहां फिर कोई बुक्ति ब्रौर तर्क उठानेकी आवश्यकता ही प्रतीत न हो । परन्तु अभी इस मार्गपर पग घरते ही, हमें इस प्रकारके अनुभवकी प्राप्ति नहीं होसकती। हमें साधारण तर्कके मार्गपर अवश्य चलना होगा। परन्तु उसपर चलते हुए, उसकी अपूर्णताका ध्यान रखना चाहिये। इसीलिए मैं विचार उठाता हूं और परिग्रामकी ओर थोड़ा सा संकेत किये जाता हूं। यह संभव है कि प्रत्येक संकेत जो स्वयं अधुरा है, अनेक संकेतोंके साथ मिलकर अच्छे खासे निश्चयका सचक भी बन जावे। परन्तु यह कार्य धैर्य्यका है। शनै: २ मार्ग साफ़ करते जावेंगे, तो एक दिन अवश्य किसी रम्य स्थानपर भी पहुंच जावेंगे।

वस्तु०—धन्य है आपका स्वभाव ! इतना अनुभव और इतनी अनहंकार-वृत्ति !!

सत्य०—सचमुच इस स्वभावके श्रभावके कारण ही तो नित्य नया बखेड़ा खड़ा होजाता है । मुफ्ते कभी सभक्त नहीं श्राया कि इन यह बातोंपर भी क्या दाव लगाकर शास्त्रार्थ किये जाते हैं ? श्रौर इसपर भी यह श्रौर मज़ेकी बात, कि लड़ने बालोंके शास्त्र भी बिलकुल श्रपने २ होते हैं। उनके शब्द श्रलग और परिभाषायें श्रलग, सब कुक् श्रलग—श्रौर फिर जुट जाते हैं। भला, ऐसे भी कभी सत्य श्रसत्यका निर्णय होता है? चर्चा या तो एक ही शास्त्रके मानने वाले वादियोंकी होसकती है या उसका श्राधार केवल तर्क होनी चाहिये। दोनोंकी खिचड़ीसे बड़ा श्रनर्थ हो रहा है।

लोक०—इसीलिये तो भट गालियोंपर उतर ब्राते हैं। सम्प्रदाय चलाने वालोंको वह २ सुनाते हैं, कि वहांसे चलते ही भला। धर्मप्रचार क्या हुआ, असभ्यताकी दुहाई ठहरी।

उप०-तो क्या ज्ञान, विज्ञानकी चर्चा वन्द होजावे ?

श्रन्य०—यह कौन कहता है। शास्त्रार्थ श्रौर चर्चा श्रवश्य ारी रहें। परन्तु करने वाले श्रपने श्रौर दूसरेके मतके श्रव्हे चिद्वान् हों। अब तो कई वार ऐसा होता है कि बोलने वाला दूसरोंके दो चार हिद्ध तो जानता है, पर अपने घरका उसे कुछ पता नहीं होता। आज इन चर्चाओं में न जिज्ञासा पाई जाती है और न सत्यासत्यके निर्णयकी इच्छा। दोनों वादियों की पीठ ठोंकने को दस बीस लठबन्द और साथी आ उटते हैं। दोनों अपनी २ कह कर, अपने २ मतका जयकार करते हुए चले जाते हैं। कई बार वाणी-संग्राम हो चुकनेपर लाठियों और जूतियों की बारी भी आती। भूठ, इन्ल, कपट, सभी साधन काममें लाये जाते हैं।

उप०—हमें तो समक नहीं आता कि ऐसी स्थितिमें किया •क्या जावे ?

महा०—(हंसकर) निराश होनेकी कौनसी बात है ? लोगोंने करना वही है, जिधर उन्हें रुचि होगी । बुद्धिमान् लोगोंका यह कर्त्तव्य है कि जनताकी रुचिको सदा स्वस्थ विवारों, शुद्ध श्राचारों और निष्कपट व्यवहारोंमें बढ़ाते रहें। यदि वे स्वयं गढ़ेमें गिरा रहना ही पसंद करेंगे, तो जनता वेचारीका रखवारा कौन ? धर्म-प्रचारको सदा उच्च कोटिके महात्माओंके हाथमें रहना चाहिये । धर्म जीवनकी धारण-शिक्ता संकेत है । जो साधुजन शुद्ध ही विचारते और शुद्ध जीवन ही धारण करते हों, उन्हींके मुखसे धर्म-प्रचार शोभा देता है। धार्मिक जीवनसे सुशोभित झानका प्रकाश ही मानव समाजका उद्धार कर सकता है। जहां तक झान-वृद्धिका विषय है, उसके लिये प्रत्येक मत वालेको उचित प्रवन्ध करना चाहिये। इस बातमें प्रत्येक मत वालोंका हित है कि उसके प्रतिनिधि पूर्ण

विश्व हों । अधघड़, अशिक्षित, मर्मको न समभने वाले. ब्रानुभवरहित, ब्राग्रही, हठी, दूसरोंपर व्यर्थ उपहास करने वाले श्रौर सामग्री समाप्त होनेपर श्रसत्यका प्रयोग करने वाले लोग वस्तुतः श्रज्ञानकी ही वृद्धि करते हैं। उस समयके लिये वाह २ होनेपर भी, किसी स्थिर फलकी आशा न करनी चाहिये। धर्म-प्रचार और झान-प्रकाशका सब योग्य, श्रनुभवी सज्जनींको संसारके उपकारार्थ पूरा अधिकार है। परन्तु जो इस समयकी स्थिति है, इसका सुधार यदि आप करना चाहते हैं, और आपमेंसे प्रत्येकका कर्त्तव्य है कि आप करें, तो आपको स्वयं उक्त प्रकारसे योग्य प्रचारक बनना चाहिये । किसी बातके करनेके उपायको सौ वर्ष समकाते रहनेकी अपेक्षा कहीं यह श्रव्हा होगा कि हम स्वयं उचित प्रकारसे उसे सिद्ध करके दिखावें। यदि कुद्ध लोग ऐसी धारणासे युक्त होकर, सद्विद्यासे सुभूषित होकर, तप और त्यागसे सुसज्जित होकर, लोकोपकारका वत धारण करें, तो वे जहां इतिहासमें श्रद्धा-पूर्वक स्मराणीय नाम छोड़ जावेंगे, वहां अपना भी परमोपकार सिद्ध करते हुए, मानव-जन्म सफल करेंगे । त्र्याज साम्प्रदायिक मतान्धोंने अनेक प्रकारका अनर्थ ढा रखा है। चारों ओर प्रशान्ति है। सच्चा धर्म पंख धारण करके उड़ा जारहा है। चारों श्रोर लुट सी मच रही है । ऐसे श्राडे समयमें, उपराम जी, श्रापको भी उपरामका त्याग करना ही उचित है । जाग्रो, म्राज जहां विश्व-विधारक शक्तिका चिन्तन करते हुए, कल उससे द्यागे सुननेके जिये तय्यारी करो, वहां व्रपने द्यन्दर टटोलकर मानव-समाजकी विधारक-शक्तिके बीजकी भी

तलाश करो। तुम्हारे सबके अन्दर वह बीज मौजूद है। मैं इसे अनुभव करता हूं, पर उसके लिये हृदयोंमें अभी उचित सेत्रोंके बनानेमें कुक्क कमी है।

सत्य०-भगवन्, श्रापकी पेसी ही दया-दृष्टि बनी रही, तो श्रापकी श्राशापं अवश्य एक दिन फलवती होंगी।

--;0.--

## षष्ठ खगड

## विश्व और उसकी प्रेरक सत्ता।

लोक०—महाराज, आपने उस दिन प्रलयके स्वरूपका कुठ्ठ वर्णन किया था। वह भी बड़ी विचित्र ध्रवस्था होती होगी?

वस्तु०—उसके लिये 'विचित्र' शब्दका प्रयोग ही क्योंकर हो सकता है ? विचित्र भेद प्रभेदका वाचक होता है। प्रलयमें संघात छिन्न भिन्न होकर, सारा विश्व अत्यन्त सुद्गम दशामें सोया सा होता है। परमाग्रुओं के भी आगे अव्यक्त अवस्था है। उसमें सब कुठ लीन होजाता है।

जोक०-क्या परमाग्रुखोंके भी दुकड़े होजाते हैं?

वस्तु०—इसमें क्या सन्देह है ? प्राचीन दर्शनकारोंमें भी परिणामवादी सांख्यने सबके मूलमें तीन गुणों वाले सर्वत्र व्यापक अन्यक्तको ही माना है । आजके वैक्कानिकोंने भी पदार्थीके विभाग करते २, मूलमें प्रोटोन और ईलेक्ट्रोन नाम वाले, ग्रनन्त शक्तिके दो प्रकारके श्रसंख्य केन्द्रींको ही माना है। कई एक उससे भी श्रागे केवल उसी शक्तिको ही मानते हैं।

महा० — यहां प्रश्न तो यह पैदा होता है कि यह सारा क्रम-विकास प्रेरित कैसे होता है। हमने देखा कि जो संघात से रूपमें सकल पदार्थ दिखाई देते हैं, उन सबका अपनी श्रवधिपर दुकड़े र होकर अन्यक्त दशाको प्राप्त हो जाना स्वाभाविक है। दूसरी श्रोरसे हमने देखा कि वर्त्तमान विस्तृत जगत श्रारम्भिक महासंघात, श्रम्निस्वरूप गोलेके दुकड़े र होनेका परिणाम है। विचारकी बात यह निकली, कि इस विश्वमें श्रव्यक्तसे कम-विकास द्वारा वह गोला बनता होगा, गोलेसे यह सृष्टि श्रौर इसके कम-विभागसे पुनः वही अन्यक। श्रव श्रव्यक श्रथवा प्रजयकी श्रवस्थामें कम-विकासका श्रारम्भ कैसे हो?

सत्य - महाराज, उस समय भिन्न २ विभागोंका आपसमें आकर्षण भी तो होता होगा ? उसीसे क्या काम नहीं चल सकता ?

महा० - ध्रमी तो कह आये हैं कि उस दशामें विभागों और भेदोंकी करपना भी तो कितन है। एकाकार, सर्वव्यापक, मूलप्रकृतिको मानकर, किसका किसके प्रति आकर्षण माने? और, यदि सूदम परमाणुओंको ही मानें, तो भी उनमें ध्राकर्षणकी सम्भावना प्रतीत नहीं होती।

उप०-यह, महाराज, कैसे ?

महा०-वे सुत्तम परमाखु या तो परस्पर सम-परिमाख होंगे या विषम-परिमाख होंगे ? प्रथम कल्पनाके अनुसार वे सबके सब श्रापसमें तने रहेंगे। उनसे आगे कम-विकास द्वारा गोला न वन सकेगा। यह तो उनके श्रापसमें जुड़कर संघातके रूपको धारण करनेसे हो सकता है। परन्तु सब परमाणु परस्पर तुल्य बल वाले होने से, एक दूसरेको खींचे खड़े रहेंगे, मिलेंगे कभी नहीं। और, यदि विषमपरिमाणकी कल्पना करें तो शांत प्रसुप्त प्रलयकी कल्पना ही निर्मूल हो जाती है। फिर तो श्रापसके श्राकर्षणका यह फल होगा कि छोटे बड़े सब परमाणु एक दूसरेसे नियत दूरीपर रहनेका एक प्रकारसे समभौता सा करके, श्रपने व्यासपर और एक दूसरेके इर्द गिर्द निरन्तर श्रूमते रहेंगे। वह तो सृष्टि ही दृहरी, प्रलय कहां रही ? श्रीर, वे स्वयं श्रपनी गतिको किसी ' प्रकार ड्रोड़ कर, एक दूसरेके साथ मिल भी न सकेंगे। श्रर्थात, उनका न संघात ही बनेगा श्रीर न क्रम-विकास द्वारा स्थूल जगत ही प्रकट हो सकेगा ?

माया० यह तो बड़ी उलक्तन सी पड़ गयी ! श्रुन्य०— तो क्या सारा जगत श्रुन्य हो जावेगा ?

महा०—( मुस्कराकर ) भाई, जगत्को कोई कुछ नहीं कर रहा। केवल बुद्धिका संघर्ष हो रहा है। कल्पनाके साथ कल्पनाकी टक्कर लग रही है। अच्छा तो, यदि न प्रलयको मानें और न ही गोले आदि के कम-विकासको मानें, तब कैसी रहेगी?

सत्य०—महाराज, यह कैसे हो सकता है ? पृथिवी द्यादि बोक सूर्यके इर्द गिर्द इसीलिये घूमते हैं कि वे एक समयमें इसीके शरीरके अंग थे। समय पाकर बिकड़ गये और फिर नियत दूरीपर प्रदक्षिणा करने लग गये। यही संबन्ध चन्द्र श्रौर पृथिवीका परस्पर है। इस प्रकार जब पीछेकी श्रोर देखते हैं, तो सौर जगतका एक गोलाकार स्वरूप कल्पना करना पड़ता है। यदि श्रागेकी ओर श्रांख बढ़ा कर देखते हैं, तो इन सूर्य, पृथिवी श्रादि धूमते हुए बड़े २ लोकोंके छोटे २ टुकड़े होते हुए सामने श्राते हैं। पीछे की श्रांख सृष्टिकी श्रौर श्रागेकी श्रांख प्रलयकी कल्पनाको श्रानवार्य्य बना रही हैं।

महा॰—( प्रसन्नता प्रकट करते हुए ) बहुत ठीक । आपकी धारणा श्रच्छी है और विचार स्पष्ट है।

सत्य०-महाराज, श्रापकी कृपा से कुछ सीखनेका यत्न करता हूं।

वस्तु०—महाराज, एक कल्पना यों भी तो हो सकती है। पृथिवी ख्रादि लोकोंके अब और विभाग न होकर, इनका अपने केन्द्रमें पुनः प्रवेश हो जावेगा ?

लोक०--यह क्यों कर ?

वस्तु० — सुनिए भी इनकी परस्पर दूरीका अञ्चानक मेद हो पड़नेसे गड़ बड़ हो सकती है। सूर्य परिमाणमें बहुत बड़ा होनेसे, अपने परिवारको कपने अन्दर समेट सकता है। इसी प्रकार इस सौर जगतका दूसरे केन्द्रोंमें और उनका और दूसरे केन्द्रोंमें और उनका और दूसरे केन्द्रोंमें गौ: २ समावेश होकर, एक समय आ सकता है जब इसी स्थूज जगतका बड़ा संघात ब्रह्मागुडके गोलेके रूपमें हो जावे। वह खूब घूमेगा। शौ: २ उसकी गरमी कम हो जानेसे उसके शरीरके अन्दर संकोच और कुछ रगड़ सी उठ कर, फिर गरमी बढ़ने जगेगी। वेग से और बढ़ जावेगी और उससे पुन: उसी प्रकार कम-विकास हो सकेगा।

महा०—केवल इतनी ही कसर है, कि ऐसी कल्पनाके लिये घ्रसंख्य कालसे चल रहे चक्रमें, जो घ्राज तक कभी संभव नहीं हुई, ऐसी गड़बड़की कल्पना साथ करनी पड़ती है। विना विशेष प्रमाणके ऐसा करना घ्रन्याय होगा। घ्रौर, कोई प्रयोजन भी सिद्ध होता हो, तो भी ऐसा किया जावे ?

माया०—इसको मानकर प्रलयकी कोई कल्पना न करनी पड़ेगी।

महा०—नहीं, यह भी नहीं है। केवल नामका भेद है, बात तो वैसीकी वैसी ही रहेगी। छोटोंका बड़े केन्द्रोंमें और अन्तमें सबका एक महासंघातमें जय तो मान लिया और उससे सृष्टि भी मान ली। प्रलय भी हो गयी और सृष्टि भी चल पड़ी। भेद क्या हुआ ? और, फिर अप्रमाणित कल्पनाका व्यर्थ आडम्बर! इसलिये, सज्जनो, कल्पना चाहे जौनसी करलो, आपके सामने प्रश्न यह है कि यह अद्युत सृष्टि और प्रलयका चक्र चलता कैसे है ? आकर्षणरहित, मौलिक परमाणुओंमें आरम्भिक परणा कैसे पैदा होती है ? सोये हुए, अव्यक्तमें जागृति कहांसे आती है ? या, अन्तिम कल्पनाके अनुसार, यदि इसे विचारकोटिमें रख भी लें तो, लोक, जोकान्तरोंकी असंख्य कालसे चली आ रही, नियमबद्ध गितयोंमें अकस्मात् परिवर्त्तन क्योंकर हो जाता है ? क्या इस सारे विश्वसे भिन्न कोई सर्वव्यापक प्रेरक सत्ता है, या यह सारा काम स्वयं ही चल रहा है ?

सत्य - महाराज, आज कल प्रायः ऐसी ही प्रवृत्ति होती जा रही है कि प्रकृतिसे भिन्न कोई प्रेरक सत्ता नहीं है। मजुष्यने बड़े २ चमत्कार करके दिखलाये हैं। बनावटी कठपुतिलयां नाना प्रकारके कार्य स्वयं करती हैं। तो क्या यह संभव नहीं है कि यह प्रकृतिका खेल भी स्वयमेव चल रहा हो?

लोक० तो क्या श्रापका विचार श्रनीश्वरवादकी श्रोर हो चला ?

सत्य ० — नहीं, ऐसा मत समिम्प । महाराजके कथना-नुसार बुद्धिको संघर्ष द्वारा विकिसित करनेके लिये चर्चा चलायी है। ये बातें कई वार सुननेमें श्राती हैं। इनका समाधान भी तो करना चाहिये।

महा० — ठीक है। तिनक सोचो तो सही। एक छोटेसे छोटे घड़ी श्रादिके यन्त्रको ठीक २ जोड़नेमें चेतन प्रेरककी श्रावश्यकता प्रतीत होती है। इस श्रवस्थामें यह कैसे मान लें कि यह ब्रह्माग्डका महा—यन्त्र विना किसीकी प्रेरणाके स्वयं ही चलता रहता है?

वस्तु०-महाराज, घड़ीको तो चाबी दे दी जाती है ग्रौर फिर वह स्वयं चलती रहती है।

महा० - यह प्रश्न नहीं है कि चाबी एक दिनमें एकवार दी जाती है, या दस दिनमें एक वार। चाबी दी जाती है और उसके न दिये जानेपर, घड़ी बन्द एड़ी रहती है। दूसरे शब्दोंमें पग २ पर चेतनकी प्रेरणाकी भ्रोपेचा बनी रहती है।

सत्य - पर आज तो मनुष्योंने मेशीने चलानेके लिये तथा अन्य कई प्रकारके कार्य करनेके लिये जो कठपुतलियां (automatons) बनायी हैं, वे तो स्वयं सब व्यापार करती हैं।

#### चेतनका चमत्कार।

महा०—नहीं, यह भी नहीं है। उन्हें भी अपने स्थानिक्य ठीक प्रकारसे युक्त करना पड़ता है। युक्ति बुद्धिका फल है और उसे चेतनका एक प्रकारसे बाहिरका विस्तार कह सकते हैं। उसके प्रयोगके विना न तो कोई यन्त्र बन ही सकता है और न बननेपर ठीक काम ही कर सकता है। वास्तवमें विचारकर देखनेपर आपको निश्चय हो जावेगा कि जिस गित या प्रवृत्तिमें कोई प्रयोजन पाया जाता है वहां साक्षात या परम्परासे चेतनका अवश्य संबन्ध बना रहता है।

### वस्तु० - महाराज, क्या कारग ?

महा०—घड़ीका उसके ठीक चलनेमें उसका अपना कोई प्रयोजन नहीं। हां, जिसने घड़ी ठीक बनायी हैं, उसकी कीर्त्त होती हैं, तो उसका प्रयोजन सिद्ध और उसके हां सम्पत्ति बढ़ती हैं। दोनों अवस्थाओंमें, घड़ी बनानेसे पूर्व, उसने मनमें विचार पूर्वक इन बातोंको जच्य बनाया हुआ होता है। इसीका नाम प्रयोजन है। यह विचारनेमें सर्वथा असमर्थ, सोना, चान्दी. मिट्टी आदि जड़ जगतका काम नहीं, वरन शरीरके अन्दर "मैं" और "मेरा" के भावोंके केन्द्रस्वरूप चेतनका ही चमतकार है। इसी प्रकार यदि घड़ी ठीक समय देती हैं, तो जिसकी वह घड़ी हैं, उसे ही सन्तोष होता है। वह अपने कामपर पहुंच जाता है और प्रत्येक व्यवहारको समयपर सिद्ध कर लेता है। चेतनके ही प्रयोजनींकी सिद्धिमें सहायक होनेसे घड़ी आदि यन्त्रोंके नियमपूर्वक चलने आदि कार्योंकी प्रशंसा होती हैं। यदि उन कार्योंके फलोंको सुख, दु:खके

रूपमें उपभोक्ता कोई न हो, तो उनके कारण उन नियमोंके गुण, दोषका विवेक ही असंभव हो जावे।

सत्य॰—तो महाराज, इस विचारसे क्या सिद्ध होता है ? महा०—इससे हम इस परिग्णामपर पहुंचते हैं, कि भौतिक पदार्थीका नियमपूर्वक संघटन और संचालन चेतनकी प्रेरणाके विना ग्रसंभव है। संसारमें ऐसा कोई दृष्टान्त नहीं, जो इस परिग्रामके विरुद्ध जाता है। जब यह बात है, तो विश्वकी रचनापर विचार करते हुए विवश किसी प्रेरक देवको स्वीकार करना पड़ता है। भला एक छोटेसे यन्त्रकी क्या बात, जिसे प्रतिदिन चावी देनी पड़े, शुद्ध रखना पड़े, और संभालना पड़े ! इस विश्व-यन्त्रको न जाने कब चाबी दी जाती है थ्रौर यह कैसे निरन्तर, निर्विघ्न चलता रहता है। इसके नियमींके पर्यालोचनमें ही विझानकी महिमा है। विझान नयी सृष्टि रचकर सफल नहीं हो रहा । रची हुई सृष्टिके नियमोंको समक समक्तर, उनके ब्रनुसार सृष्टिके ब्रन्दर विद्यमान पदार्थींका ठीक २ उपयोग और उपभोग करता हुया ही यह सफल हो रहा है। यह विज्ञानका कोई कार्य नहीं कि वह बतावे कि इस सूच्मातिसूच्म, नियमवद्ध रचनाकी तहमें कोई और शक्ति काम करती है, या नहीं। यह तो गुप्तसे गुप्त नियमोंकी तलाशमें लगा रहता है । सच पुद्धो, तो इस प्रतिदिन उन्नतिशील विज्ञानने यह सिद्ध कर दिया है कि संसारमें एक पत्ता भी हिलता है, तो किसी नियमका पालन करता हुआ हिलता है। यह दार्शनिकों श्रौर विचारकों का कार्य होता है कि विक्रानके परिग्रामोंके ब्राधारपर किसी कम-बद्ध तर्कको उठावे। मुफ्ते यह देखकर प्रसन्नता हो रही है कि विज्ञानमूल तर्क प्रास्तिकता धर्थात् ध्राध्यात्मिक विश्वासकी ओर ही प्रेरणा करता चला जा रहा है। ज्यों २ नियम, समता, प्रयोजन ध्रौर सुद्मसे भ्रदश्य जगत्की विचित्रतापर विचार बढ़ता जावेगा, लोगोंमें सन्धी श्रद्धाका उद्य होता जावेगा।

वस्तु०—परन्तु अभी तक तो नयी २ वैक्कानिक उन्नति तथा विद्याके प्रचारने लोगोंको ब्रात्मा, परमात्मासे नास्तिकसा ही बनानेकी की है।

महा० - यह सच है, पर इसका भी कारण है। लोगोंने भी तो ईश्वरके विषयमें, न जाने कैसी २ कल्पनाएँ घड रखी हैं। यह निश्चित बात है कि वैक्शानिक प्रकाशमें ग्रव ये बातें श्रिधिक काल तक नहीं ठहर सकतीं। श्रव श्रासमानी स्वर्ग, नरककी कहानियां थ्रौर फरिश्तों और श्रप्सराश्रोंके किस्से नहीं चल सकते । विज्ञानने भूमि, समुद्र और आकाशके कोने २ को मिथ्या, कपोल-कल्पित भूतोंसे खाली पाया है। हां, शनै: २ यह परमाग्रु २ में रमे हुए, सबके विधारक और सबके प्ररक. श्राभ्यात्मिक देवकी श्रोर बुद्धिको प्रेरणा कर रहा है। श्रान्तरिक श्रांखके खुलते ही श्रद्धाका दीपक जग पड़ेगा। उस समय यह तर्ककी स्थूल बुद्धि भी पीछे रह जावेगी । चेतनका चेतनसे मेल होकर निरतिशय धानन्दका समय बंध जावेगा। हैरानी यह होगी, कि यह मेल सदासे सिद्ध होनेपर भी, क्यों इतने चिरके पीके प्राप्त हो सका। वास्तव बात यह है कि विशान पहिले बुद्धिको बाहिर धका देकर, दौड़ाता और घुमाता है। इसे निर्भय होकर सर्वत्र घुसनेके लिये बाधित करता है। परन्तु जब यह पूरा

चक्र लगाकर वापिस अन्दर आती है और विचार पैदा होता है, तो फिर बाहिरका नाम भी भूल जाता है। अन्दर ही नया जगत प्रत्यक्ष होने लगता है। वह मस्ती पैदा होती है कि जिसमें ऊबनेका गन्ध भी नहीं पाया जाता। अतः सज्जनों, विक्षानका भी इसे परम विक्षान जानो, जो शनैः २ उस पदवी तक चढ़ जाना है। परन्तु उसके लिये मार्ग बहुत पड़ा है।

## सप्तम खएड

## विश्वका आध्यात्मिक आधार।

वस्तु०—महाराज, क्या वस्तुतः उत्पत्ति और प्रलयके चक्रको चलाने वाली कोई चेतन सत्ता है ? इस प्रश्नपर विचार करते २ उलक्कनें ही उलक्कनें पड़ती जाती हैं। क्या प्रतिदिन विकसित होता हुआ विश्वान इन सब प्रन्थियोंको खोल देगा ?

महा०—प्यारे, यह तो कहना कठिन है कि विक्षान कहां तक साथ देगा। परन्तु इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि भौतिक जगत्को समभनेके लिये विक्षानको छोड़कर दूसरा कोई प्रहण् करने योग्य उपाय भी नहीं है। इसका ध्रवलम्बन करते हुए, जहां तक यह चले, इसके साथ चलना चाहिये।

सत्य०-भगवन, यह तो ठीक है। पर आज भी जब कि विश्वानका इतना विकास हो रहा है, मनुष्य अपनी बुद्धिकी सीमापर पहुंचकर हैरानीसे दांतों तले अंगुली दवाकर खड़ा हो जाता है। यह सच है कि कुछ विद्वानोंके अनुसार, आजकी बढ़ी चढ़ी हुई जातियोंके सहस्रों वर्षों पूर्वके पूर्वज बिजलीकी कड़क और चमकसे, पर्वतोंकी विशालतासे, निद्यों और भरनेके प्रवाहसे, समुद्रकी उमड़ती हुई तरंगोंसे, अग्निकी लपकोंसे और अन्य पदार्थोंके नाना प्रकारके स्वरूपसे भयभीत होकर अथवा चिकत होकर, उन्हें देवता मानकर उनके आगे सिर मुक्ता देते थे। यह भी सच है, कि आजके वैशानिक वीर इन सब पदार्थोंको चीरते, फाड़ते हुए, इनके नाना प्रकारके सूद्म नियमोंको समभते हुए, एक प्रकारसे इनपर सवार हो गये हैं। पर हैरानीकी अब भी कमी नहीं। भेद इतना ही है कि जहां साधारण आदमी स्थूल रचनाको न समभकर वहीं वाहर करने लग जाता है, वहां विशेष विद्वान लोग सूद्म रचनाके सूद्म नियमों का विचार करते २ वहां जा पहुंचते हैं, जहां आगे मार्ग न पाकर हैरानीमें खड़े हो जाते हैं।

महा० — वे खड़े नहीं होते। यही कारण है कि विद्या और विज्ञानमें उत्तरोत्तर विकास होता है। जहां तक एक विद्वान पहुंचता है, पीछे आने वाले उससे आगे चलते हैं। कई वार और कारणों द्वारा वाधा पड़ जानेसे विद्याओं का लोप भी होजाता है। पर सच्चे विद्वान अपने स्वाभाविक पुरुषार्थसे लगे रहते हैं और पुनः २ उन विद्याओं का प्रचार करते रहते हैं। पर हां, इसमें सचाई है कि विज्ञानकी उन्नतिके साथ सृष्टिकी सूद्मताका ज्ञान बहुत बढ़ा है। इससे हैरानी भी बढ़ी है और मनुष्यको यह सोचनेपर वाधित होना पड़ रहा है कि भौतिक रचनाकी तहमें कोई सर्वव्यापक आध्यात्मिक आधार है।

लोक०—क्या विज्ञान द्वारा ईश्वरको सिद्ध किया जा चुका है ?

महा०—नहीं, श्रापने मेरे भावपर पूरा विचार नहीं किया। ईश्वरको न विश्वानने सिद्ध किया है और न ऐसा करना इसका काम है। इसने बड़ी उत्तमतासे भौतिक जगतका विश्लेषण करके यह समभाया है कि संसारमें मौलिक तत्त्व श्रौर गतिका स्वरूप क्या है। विश्वानके लिये यह संभव नहीं है कि किसी श्रमौतिक पदार्थका प्रत्यन्न करा सके। भौतिक प्रभावोंके लिये किसी श्रमौतिक श्राधारकी कल्पना करना भी इसके बसमें नहीं। हां, सच्चे विश्वानका यह संकेत है कि मुमे जानकर भी यह मत समभाना कि हमने संसारको पूरा समभ लिया है। यदि हम यह भी मानलें कि जो भौतिक रचनाकी श्रन्थयां विश्वान श्रमी तक नहीं खोल सका, उन्हें यह शनै: २ खोल लेगा, तो भी संसारके श्रमौतिक अंशको समभाने के लिये विश्वानको छोड़कर, इससे श्रागे बढ़कर किसी और साधनकी श्रपेक्षा प्रतीत होती है।

उप०—महाराज, मुक्ते तो यह विषय बड़ा कठिन प्रतीत हो रहा है। यदि भौतिक जगत्की व्यख्या विज्ञानको सोंप दें, तो फिर ईश्वरके माननेकी क्या आवश्यकता रहेगी? सर्ग और प्रजयका कम सरदी गरमीके तथा आकर्षणके नियमोंसे स्वयं चजता होगा। ये नियम सदम हों इनका समक्तना कठिन हो, पर विज्ञान तो यही कहेगा न कि इन नियमोंसे जगत्का सारा काम चज रहा है। अर्थात् इन नियमोंके होते हुए किसी अन्य कारणके माननेकी आवश्यकता नहीं। महा०—नहीं यह ऐसा भी नहीं कह सकता। इसका काम नियमों को समभना है। इन नियमों का होना ही किसी चेतन कारण की प्रेरणाका परिणाम है, यह कल्पना आगे विचारकों द्वारा उठायी जाती है। परन्तु विज्ञान के पास न इस कल्पना के विकद्ध और न इसके मगडनके लिये कोई साधन है। कारण यह, कि विज्ञान किसी ऐसे पदार्थका दृष्टान्त हमारे सामने नहीं ला सकता जो चेतनकी प्रेरणाके विना काम करता हो। इस लिये विज्ञान अपने चेत्रको यहीं तक समभता है कि प्राकृतिक नियमों की सुद्दमता और व्यापकताको स्पष्ट करता चले।

लोक - महाराज, जब यह बात है, तो ईश्वरकी .कल्पनाको किया तब क्या, ग्रौर न किया तब क्या ? क्यों न विज्ञानकी उन्नतिमें ही हम भी पुरुषार्थ करें ?

महा०—क्यों पेसा करें ? हम क्या हैं और हमारा जीवन क्या हैं ? क्या इस संसारकी स्इम, नियमबद्ध, सुन्दर श्रीर विशाल रचनाका कोई प्रयोजन भी है ? यदि है, तो वह क्या है ? यह प्रश्न हैं, जिनका उत्तर तब तक ठीक २ सन्तोष देने वाला नहीं मिलता, जब तक यह न समर्के कि भौतिक विस्तार वास्तवमें श्राधा संसार है। इस सारे विस्तारके पीछे श्रीर श्रागे, इससे बढ़कर ब्यापक एक और प्रकारका संसार है, जो श्रमौतिक है। उसके श्रन्दर विचार और श्रनुभवका राज्य है।

माया॰—इस संसारको प्रत्यत्त भी किया जा सकता है या नहीं ? महा०—यदि प्रत्यक्षके अर्थका विस्तार करतें, तब तो इसका सदा प्रत्यक्ष हो रहा है। हम इस आध्यात्मिक जगत्के स्वयं भाग हैं, हम ऐसा अनुभव करते हैं। हां, साधारण आंखों और कान आदि इन्द्रियोंका वहां प्रवेश नहीं हो सकता?

सत्य०—महाराज, कोई पेसा विचार उठावें, जिससे इस विश्वकी श्राध्यात्मिक सत्ताकी श्रपेत्ता हमारे हृद्योंमें पैदा हो। कहनेको तो हम ईश्वरवादी हैं, परन्तु सन्ती श्रद्धाकी जागृति कहां हैं ?

महा०—सो तो विना श्राध्यात्मिक दृष्टि द्वारा प्रत्यन्न श्रमुभव किये सम्भव नहीं। हां, विचारकी जहां तक दौड़ है, श्राश्रो, थोड़ा सा सोचते हैं। यदि यह हमें सन्तोष न हो कि "हम" सुख, दु:ख, हानि, जाभका श्रमुभव करने वाले खेतन तत्व हैं, तो फिर इस जीवनमें पड़ा ही क्या है ? वस, जैसे एक २ ईंटसे जुड़कर विशाज भवन खड़ा होता है, वैसे ही एक एक पदार्थके संघटनसे यह विशाज संसार बना हुश्रा है। हां, इतना भेद श्रवश्य है कि जहां उस भवनकी सुन्दरता और उपयोगिताकी प्रशंसा करने वाले श्रीर उससे लाभ उठाने वाले भवनसे मिन्न दूसरे व्यक्ति होते हैं, वहां हम सबके सब इस संसारकी विस्तृत रचनामें उन जड़ ईंटोंकी भांति रह जाते हैं। न हमारी बुद्धिका कुछ श्रथं है और न कोई श्रीर चेतन सत्ता हमारे श्रास पास मौजूद है। क्या भयङ्कर विचार है ? नहीं, विचारका भी क्या श्रथं ?

वस्तु०-परन्तु यह तो हमारे श्रनुभवके विरुद्ध है । हम तो श्रपने श्रापको प्रतिज्ञण, निरन्तर ऐसा श्रनुभव करते हैं कि हम श्रलग हैं श्रौर संसार श्रलग है। श्रनेक प्रकारसे साधारण व्यवहारमें भी और विशेष रूपसे श्राध्यात्मिक प्रकाशमें, श्रपने श्रापको श्रपने शरीरसे भिन्न ही पाते हैं। यदि "में" प्रकृतिके श्रमधे नाचके सिवाय वस्तुतः कोई सत्ता नहीं रखता, तो फिर इस मानव जीवनका कोई प्रयोजन भी नहीं हो सकता।

महा०—प्रयोजनके शब्दका प्रयोग तब हो, जब इस सारे चकको चलाने वाली किसी थ्राध्यात्मिक सत्ताको स्वीकार किया जावे। हममेंसे प्रत्येक इस विश्व-चक्रका थ्रंगस्वरूप होकर रह रहा है। ठीक उसी प्रकार, जैसे पर्वत, निद्यां, नाले, वृत्त थ्रादि इस विशाल विश्वके भ्रवयव हैं। ऐसे ही प्रत्येक पक्षी, पशु और मनुष्य भी इसका भ्रवयव हैं। यदि सारा विश्व सामुदायिकरूपसे प्रयोजन रहित है, तो हम भी इस महाभयङ्कर मेशीनके इच्छा रहित, भावरहित, उद्देश्यरहित थ्रौर भ्रनुभवरहित पुर्जे ही बन जाते हैं।

सत्य॰—ग्रौर, जो इच्छाएं, भावनाएं और प्रेरणाएं हमारे अन्दर उठती हैं ?

महा०—वस, मस्तकके असंख्यात कोशों (Cells) का इन्हें अन्धा नाच ही समक्तना पड़ेगा। मृत्युके साथ इन सबकी समाप्ति माननी पड़ेगी। किसी नित्य आत्मिक सम्बन्धकी आशा नहीं की जा सकेगी।

वस्तु०---महाराज, ऐसा क्योंकर मान कें। हमारे सारेके सारे श्रादर्श मिट्टीमें मिले जाते हैं। हमारी धार्मिक भावनाएं, पूर्णताकी इच्छाएं, निष्कलंक सौन्दर्ब्य श्रीर पूर्ण प्रेमकी वासनाएं क्या ये सब ब्यर्थ पैदा होती हैं? क्या इनकी पूर्ति कभी न होगी? श्रन्य०—क्यों न होगी ? चेतन जीव तो शरीरके नाशके पीछे भी रहेगा श्रौर उत्तरोत्तर विकासको प्राप्त करता हुआ, एक समय पूर्ण भी होगा।

सत्य०—यदि चेतन जीवको स्वीकार करके, यह श्राशा की जावे कि उसकी गित एक शरीरके साथ समाप्त नहीं होती, तब भी यह व्यर्थ सी ही होगी। जब सारी प्रकृतिका खेल प्रयोजन—रहित है, तो मेरी या किसी श्रन्य परिमित शिक वाले चेतनकी भावनाएं भी क्या कर सकती हैं ? मेरे या मेरे जैसे किसी श्रन्यसे यदि कोई पूछे, तो हम इस शरीरको ही कभी न छोड़ें। जो दयाहीन प्रकृति मेरी जीवन—इच्झाका तिरस्कार करके, मुक्ते इस शरीरको त्यागनेपर वाधितकर सकती है, उसका मुकाविला करके, मैं श्रागे चलकर श्रपने श्रापको पूर्ण बना सकूंगा, यह श्रसंभव सा प्रतीत होता है।

महा०—विलकुल ठीक । हमारी श्राशाओंका परमाधार विश्व-व्यापक, श्राध्यात्मिक देवकी नियामक सत्ताके श्रितिरिक्त श्रीर कुछ नहीं हो सकता । यदि विश्व-धर्मका कोई श्रिधिष्ठाता नहीं, तो फिर धर्म कर्मकी मर्यादाको स्थिर श्रीर उन्नत करनेकी इतनी चिन्ता ही क्यों करें ! क्यों प्रेमकी वेदीपर सर्वस्व न्योद्यावर करें ? वास्तवमें जब ब्रह्मागुडके श्रन्दर दिखाई देने बाले व्यापक, गम्मीर, सूद्म, विकासकारक, सुन्दरताके उत्पादक, सुख, दु:खरूप नाना प्रकारके श्रनुभव द्वारा जांचे जा सकने वाले प्रयोजनोंको पूरा करने वाले, श्रखगड नियमोंके लिये किसी श्राध्यात्मिक श्राधारके विना काम चल सकता, तो इस होटेसे शरीरके सुद्मसे सूद्म व्यवहारों श्रीर इसके श्रन्दर

उठने वाले विचारोंके लिये भी जीवके माननकी कोई श्रावश्यकता न रहनी चाहिये । जैसे प्रकृति विना किसी प्रेरक सत्ताके संकेतके वाहिर नाच रही है, ऐसे ही हमारे अन्दर भी नाच रही है । वस, झान और विचारकी कोई विशेष महिमा नहीं । नदी-प्रवाहमें उठने वाली भागके समान ये भी बुलबुले से समके जा सकते हैं । परन्तु वस्तुतः हम ऐसा कहते हुए, युक्तिद्वारा सिंद्र करते हुए, इस बातको अपने अनुभवके विरुद्ध पाते हैं । वार वार हमारे अन्दर धार्मिक प्रेरणा पैदा होती है । पूर्णताकी आशा दबनेपर भी नहीं दबती । हम अन्दरसे सदा ऐसे प्रेमकी तलाशमें लगे रहते हैं, जिसमें ढीलापन कभी न आवे । हम सदा उस मित्रका चित्र खींचते रहते हैं, जो विश्वासघातसे कभी दूपित न होता हो । झान-श्रन्य प्रकृति कहां, और सर्वत्र पायी जाने वाली सुन्दरताकी भावना कहां ? ऐसा कौन होगा, जो इस विशाल रचनाकी सुन्दरतासे मुग्ध न होता हो ?

माया०-तो महाराज, श्रापका श्रमिश्राय क्या है ?

महा०—प्यारो, मेरा भाव स्पष्ट है । हृदयकी तड़प, न द्वने वाली तड़प असली आदर्शकी ओर हमें लिये जा रही है। यह ठीक है, हम जीवन-मार्गपर चलते हुप, प्रत्येक पड़ावपर प्राप्त होने वाले पदार्थोंसे तृप्तसे हो जाते हैं। उनका रस, उनका सौन्दर्य और उनका उपयोग हमें प्रभावित अवश्य करते हैं। कुछ कालके लिये यही जंचता है कि जीवनके लाभकी पराकाष्टा वही है। वहीं हि जमी रहना चाहती है। वहीं मन लगा रहना चाहता है। पर वह काल कितना होता है? कितना शीध ही, न केवल श्रांखको वरन मनको भी वहांसे सदाके लिये उखाड़नेके लिये क्या २ साधन-सामग्री एकत्र हो जाती हैं। सबके जीवनमें प्रतिदिन ऐसा खेल होरहा है। भेद केवल यह है कि कोई २ सुजान दूर, श्राकाशके एक कोनेमें उभरे हुए मिट्यालेपनको देखकर, श्राते हुए दफानका श्रनुमानकर लेता है और मकानकी क्तपर या बाहिर मैदानमें फैले हुए वस्त्रादिको समेटना श्रारम्भ कर देता है। और दूसरोंको तब पता चलता है जब श्रांखोंमें इतनी मिट्टी भर जाती है कि कुछ देखते ही नहीं बनता। सभा विद्वान त्रिक तृप्तिके स्वरूपको पहचानकर श्रसंतुष्ट सा होकर, श्रादर्श शान्ति-धामकी तलाशमें निकल पड़ता है। साधारण जनोंको सांसारिक फंफावात धकेपर धका मारता है, पर उनकी श्रांख खुलनेमें ही नहीं श्राती।

लोक - महाराज, क्या कोई उस ध्रादर्श शान्ति-धाम तक पहुंचा भी ?

महा०—यहां तो परम सन्तोषकी बात है। अनेक महाभागोंने उसे पाया है और अपने अनुभवकी चटानपर खड़े होकर पीछे आने वाले लोगोंके लिये घोषणाकर गये हैं कि 'निराश होकर बैठ न जाना । मिलेगा और अवश्य मिलेगा। सबको मिलेगा।' वास्तवमें, प्यारो, बाहिरकी सृष्टिकी रचना बड़ी मनोहर है, सहम है, विशाल है, अद्भुत है। इसकी नियमबद्ध, सार्थक, सुन्दर, उन्नतिशील बनावटके आधारपर चेतन नियन्ता और प्रेरकका अनुमान करना स्वामाविक है। पर यह आवश्यक नहीं कि इस प्रकारके अनुमानोंसे शान्ति प्राप्त हो। बुद्धमान भी जावे, तब भी विधाताके स्वरूप-दर्शनका

द्वार नहीं खुलता । यह भी सम्भव है कि तर्कके साथ कुतकी मिलकर पेसी उलमन खड़ी करे, जिसे खुलमाना कठिन हो श्रौर कुछ समभमें न श्रावे। शान्तिके स्थानपर श्रौर श्रशान्ति पैदा हो । पर अन्दरकी युक्तिका, अनुभवके स्वरूपका कोई खरडन नहीं कर सकता । विज्ञानके द्वारा चाहे कितना ही चमत्कार होता रहे, अपनी आन्तरिक सत्ताके अनुभवका विरोध कदापि नहीं हो सकता । प्रत्येक मनुष्य यह ब्रानुभव करता है कि "मैं हुं" और इससे बहकर ब्रात्म-सिद्धिका श्रीर कोई मार्ग नहीं हो सकता । इसी प्रकार विश्वके आध्यात्मिक आधारका श्रवभव ही उसकी सिद्धिका परम प्रमाण है । शनैः २ विद्वान वाहिरकी विद्या और तर्कको श्रपूर्ण समभने लगे हैं । 'हृद्य २ का साक्षी होता है' इस स्त्रकी सत्यता मानी जाने लगी है। यह शायद संभव न हो कि बाहिरके प्रयोगों (Experiments) की तरह ग्रात्मिक अनुभवको दूसरेके प्रति प्रत्यन्न कराया जा सके। परन्तु इसका यह अर्थ कभी नहीं हो सकता कि मनुष्यं अपने अनुभवसे स्वयं इनकारी हो जावे । गुंगा आदमी दूसरोंको मिठासका परिचय न करासके । पर उसके स्वयं रसास्वादनको तो श्रप्रमाणित नहीं किया जा सकता। और, बाहिरका परिचय भी हो जाता है। ऐसे पुग्यात्माका जीवन सची शान्ति और सचे प्रेमसे सदा पूर्ण रहता है। उसके चित्तकी समतामें कभी भंग नहीं होता। वह इसी जीवनमें मुक्तिका श्रानन्द लेता है। वह संसारमें चलता फिरता हुश्रा, इससे पृथक् हो जाता है। इन सब बातोंको जनता जान जाती है। प्रत्येक युगमें और प्रत्येक देशमें पेसे प्रभु-प्रसादके सुपात्र प्रकट होते रहते हैं। ग्रन्धेरी रातमें, सागरके मध्यमें चलने वाले नाविकोंके लिये दूरवर्त्ती, ज्योतिर्गृहोंके समान, वे ग्रपने चारों श्रोर ध्राध्यात्मिक प्रकाशका प्रस्तार करने वाले होते हैं। धन्य हैं, वे जन जो इतनी पुग्य गतिको प्राप्त हैं और धन्य हैं वे, जो उनके संकेतीं श्रौर उपदेशोंसे लाभ उठाते हैं।

वस्तु०-तो क्या इस विषयमें तर्क नहीं होसकता ?

महा०-यह भाव नहीं है । हमारे ध्रान्तरिक जीवनके कई विभाग हैं। आपको स्मरण होगा, कुंभपर जानेसे पूर्व श्रन्तःकरगुके स्वरूपपर जब चर्चा चलती थी, तब इन विभागोंका भी वर्णन किया गया था। ब्राजके मनोविज्ञानी भी तीन प्रकारसे अन्तरिक प्रवृत्तिका भेद करते हैं। पहिला भेद विचार है। दूसरा इच्छा श्रौर तीसरा श्रनुभव है। साधारण परिभाषामें विचारको मस्तक या बुद्धिसे जोड़ा जाता है। इच्डाको चेतन कर्त्तासे संबन्धित किया जाता है श्रौर श्रनुभवका योग हृदयसे माना जाता है। वस्तुतः चेतन तो तीनीं प्रवृत्तियोंमें निमित्त होता है और अन्तःकरण इनका आधार होता है। अब तर्कका विचारके साथ संवन्ध है। इसके सुप्रयोगसे बुद्धिका विकास होता है श्रौर सुबुद्धि पुरुष नाना प्रकारके मिथ्या विश्वासोंसे छूट जाता है। इसी जिये धार्य-ऋषियोंने तर्क और ज्ञानकी बड़ी महिमा गायी है। परन्तु भ्राभ्यात्मिक प्रत्यक्षका परम साधन श्रनुभव ही है। जब साधककी इच्छा, प्रज्वलित होकर तीव श्रद्धाका रूप धारण कर लेती हैं और वह इस मार्गके जानने वाले गुरुश्रोंकी कृपासे पूरी साधनसम्पत्ति से युक्त होकर, हृदयद्वारके ऊपर हाथ

रखता है, तो वह खुल जाता है। उस अवस्थाका नाम आध्यात्मिक प्रत्यक्ष है। अनुभव दो प्रकारका होता है अर्थात भौतिक और आध्यात्मिक। खांडको खाकर जो रसास्वादनकी प्रतीति होती है, यह भौतिक अनुभवका उदाहरण है। आध्यात्मिक प्रत्यक्षमें शरीर या इन्द्रियादिका प्रवेश नहीं होता। अनुभवियोंने यहां तक कहा है कि मन और बुद्धिका भी वहां प्रवेश नहीं। जब साक्षात अर्नुभवकी अवस्था होती है, तो संकल्प, विकल्प, जीवन, मृत्यु, मित्र, शत्रु, सुख, दुःख अर्थात् सब प्रकारके आन्तरिक और बाहिरके भेदक भाव अभावको प्राप्तहो जाते हैं। हां, अभेदक भाव, परमात्मामें आत्माके लयका भाव उत्कट अनुभवके स्वरूपको धारण किये होता है।

सत्य०—महाराज, इस विषय में शास्त्रीय शब्दोंका क्या स्थान है ?

महा०—भिन्न २ जातियों में भिन्न २ शास्त्रों को माना जाता है। फिर ये शास्त्र भिन्न २ समयों पर बने हैं। तो भी इनके दो स्थुल विभाग किये जा सकते हैं। प्रथम वह भाग है, जिसे अपने हां 'श्रुति' कहते हैं। इसका तात्पर्य आध्यात्मिक प्रत्यक्षका अनुवाद कह सकते हैं। दूसरे भागको 'स्मृति' कहते हैं। इसमें पेतिहासिक, पौराणिक कथाओं और रीति, रिवाजोंका विस्तार होता है। जहां प्रथम विभागके सामान्य स्वरूपपर समयका कोई प्रभाव नहीं होता, वहां दूसरे विभागके शास्त्रोंपर अपने रचना कालकी मुहर लगी रहती है। इस लिये उनकी प्रमाणता भी गौण ही मानी जाती है। आध्यात्मिक विभाग के शास्त्रीय शब्दोंमें तो साक्षातकार करने वाले, आप्त

पुरुषोंके श्रानुभवका वर्णनमात्र होता है। पहिले श्रानुभव होता है और फिर वर्णनका कम चलता है। इस लिये श्रानुभव और शास्त्रका परस्पर घनिष्ठ संबन्ध है।

माया०—महाराज, आध्यात्मिक अनुभवके समान होते हुए भी, उसके वर्णनस्वरूप शास्त्रके शब्दोंमें परस्पर भेदका क्या समाधान होगा ?

महा०-यह भी साधारण बात है । देखो, ब्रानुभवकी श्रवस्थामें चेतनका विश्व-चेतनसे परिचय होता है। पर जब तक इस शरीरका बन्धन मौजूद है, इस अवस्थाकी अविध होती है। अर्थात, यह नहीं होता कि एक योगी सदाके लिये समाधिस्थ ही रहे। या तो उसका देह छूट जावेगा और विदेह होकर, वह परब्रह्ममें लीन हो जावेगा । और या, उसके देहकी शक्तिके अनुसार कुछ कालके लिये समाधिस्थ होकर, वह फिर इसी संसारमें चलने, फिरने लगेगा। पहिली दशाको प्राप्त होजाने वाला, योगी न शास्त्र ही रचता है छौर न दशाके अन्दर ही संभव है। अब आपको इस भेदका सार पता लग जावेगा। ज्योंही वाहिरकी झांख खुलती है, कुछ गड़ बड़ सी पड़ जाती है। वर्णन करते हुए भाषा श्रपनी मर्यादा श्रौर प्रयोगका बन्धन डालती है। उपमा श्रौर रूपकका समावेश कुछ धौर रंग चढ़ा देता है । कुछ विस्मृति भी हो सकतीहै और कुछ भ्रान्ति भी संभव है। जहां तक साक्षात्कारका संबन्ध है, उसमें भ्रान्ति नहीं हो सकती । परन्तु पूर्व श्रौर उत्तरकी व्युत्थानकी अवस्थाओं में उसकी भी संभावना है।

पक साज्ञात्कार और दूसरे साज्ञात्कारमें जातिका भेद न होते हुए भी, रंगतके गहरे और पतले भावकी तरह तारतम्य हो सकता है। पर इन बातोंसे शास्त्रीय भेदोंको समक्षते हुए भी, सारांश यहीं निकल आता है कि इन सब अवस्थाओं में परिपूर्ण, परब्रह्मकी सत्ताका अनुभव होता है। इसेही सब शास्त्रका परमसत्य समको। वर्णनको सदा गौण समक्षना चाहिये। उस अवस्थाका और उस तत्त्वका इन बाह्य साधनीं द्वारा यथार्थ निरूपण नहीं हो सकता। असली वर्णन तो पूर्वोक आध्यात्मिक लीनतामें ही रह जाता है, जब हम अपने आपको सर्वथा भूल चुके हों और आनन्दकी बाढ़ आजानेसे, विस्मयके कारण मुंह पर मुहर लग चुकी हो।

श्रन्य०-और, फिर श्रन्य कहीं न रहे, सर्वत्र वह भरपूर हो रहा है।

महा०--निःसन्देह, निःसन्देह !!

## श्रष्टम खगड वेद श्राध्यात्मिक प्रेरणा ।

سعين

महा०—सत्संगियो, साधारण प्रकारसे कई दिनसे जो चर्चा चल रही है, ब्राब्रो, ब्राजसे अब उसके विषयमें वेद भगवान्से भी उपदेश प्राप्त करें।

माया॰—महाराज, वेदसे या उपनिषद्से ? सत्य॰—क्या मतलब ? माया०—यही सुनते श्राये हैं कि वेदमें कर्मकाग्डका वर्णन है श्रौर उपनिषदोंमें ब्रह्म-विचारका विस्तार है।

महा०—यह भूलकी बात है। हरद्वार जानेसे पूर्व जो वेद—सन्देश श्राप सुनते रहे, क्या वह कर्मकाएड ही था? श्राप देख चुके हैं, श्रात्मिक, शारीरिक तथा मानसिक परिवृद्धिके लिये वेदका उपदेश कितना महान है। श्रव जो प्रकरण चलेंगे, उनसे श्रापको वेदके श्राध्यात्मिक संकेतोंका श्रीर भी महत्त्व पता लग जावेगा।

वस्तु०—तो, महाराज, इस लौकिक सम्मतिके मूलमें क्या बात है ?

महा०—वेद अथाह सागर है। उसमें पापीसे पापी और पुग्यातमासे पुग्यातमा तकके लिये अमृत वह रहा है। सकल वर्णी और सकल आश्रमोंके लिये उसके भग्डार भरे हैं। उपनिषदोंमें उसीकी आध्यातिमक प्रेरणाओंका विस्तार है। वेदमें इन तत्वोंका अधिक भाग यक्षकी परिभाषामें है। उपनिषदोंमें सम्वादों और कथाओंका प्रयोग किया गया है। सार यह है कि उपनिषदें उन लोगोंके लिये मार्ग बताती हैं, जिन्हें या तो संसारसे उपराम हो चुका हो, और या स्वभावसे संसारमें प्रवृत्ति ही न हो। वेद मनुष्यको कम २ से विकसित करता हुआ अन्तमें परब्रह्मके सामने लाकर विस्मयसे पूर्ण कर देता है। वहांसे उपनिषदोंका स्रोत बहने लग जाता है। इसी कारणसे इन्हें वेदान्त कहते हैं। इसी लिये ही वेदके अत्यन्त आध्यात्मक प्रकरणको ईशावास्योपनिषद् कहकर सव

उपनिषदोंके सिरपर रख दिया गया है। एक प्रकारसे शेष सब उपनिषदें उसीका व्याख्यान हैं।

लोक - तो क्या वेदमें भी सर्वत्र परिपूर्ण ब्रह्म तत्त्वका वर्णन पाया जाता है ? आजकल पश्चिमी ढंगके विद्वानोंने तो वेदको कुछका कुछ ही समक्ष रखा है।

महा०-यह उनकी भूल है। वेदको उन्होंने पूरी तथ्यारीसे पढ़ा नहीं। साधारण स्वरूप अभी बता ही दिया है। अधिक विस्तारसे आगे आप सुनेंगे।

सत्य०—आपने पिछले सप्ताहके प्रकरणोंमें जिस कमका सहारा लेकर, सृष्टिसे स्नष्टाकी महिमाकी श्रोर हमारी प्रवृत्ति पैदाकी, क्या वेदमें भी ऐसे ही पाया जाता है।

महा०—यही स्वामाविक मार्ग है। संसार का नाच हमारी आंखोंके सामने हो रहा है। हम स्वयं भी नाच रहे हैं। इस अव्याहत नाचमें, कभी २ कोई चक खाकर गिर भी पड़ता है। कोई थककर खड़ा होनेकी चेष्टा करता है। कोई उस थकावटमें सोचता २ आंखें बन्दकर लेता है। कोई आंखें बन्द होते ही निद्राकी लपेटमें आकर बेसुध होजाता है। कोई उस अन्धेरेमें विचित्र प्रकाशको लाभकर, इस नाचके मृलपर विचार करने लग जाता है। कोई वैसा करनेपर भी थोड़ी दूर चलकर हक जाता है। पर कोई मंसधारसे पार निकल भी जाता है। इसी प्रकारके विचारके धनी पुरुष, अधि और मुनि हो जाते हैं। उनकी दृष्ट प्रत्यक्ष नाटकसे दूर संसारके आदि और अन्तके परोच्च स्वरूपसे जा भिड़ती है। उसी विचित्र दृष्टिसे संसारकी उत्पत्ति और स्थितिका ठीक २ परिचय प्राप्त होता है। आप

हैरान होंगे कि वेदमें इस प्रकरणका कितना पूर्ण, कितना गम्भीर और कितना सुन्दर संकेत पाया जाता है। श्राज सबसे पहिले जिस सक्तको श्रापके सामने रखना चाहता हं, वह ऋग्वेदके १०वें मगडलका १२६वां 'नासदीय' सक्त है। श्रादिके शब्दोंके श्राधारपर इसकी ऐसी प्रसिद्धि हो गयी है। इस स्किकी महिमा सब समालोचकोंने मुक्त कगठसे गायी है। इसका ऋषि प्रजापतिपरमेष्ठी और देवता भाववृत्त है।

उप०-यह नहीं समसे, महाराज।

महा०—मैंने भी इससे पूर्व पेसा संकेत कभी नहीं किया था। परन्तु अब आप जगातार वेदसे परिचित होते जा रहे हैं। इस जिये उसके सम्बन्धमें कुछ परिभाषाओं को जान जेना भी उचित है। इनसे अनेक स्थजों को समक्षनेमें सहायता मिजती है। तो मंत्रों के ऋषि और देवता क्या होते हैं? इस प्रश्नके पहिले भागके जिये उस दिन वाजी श्रुति और स्मृतिकी व्याख्याको स्मरण करो। जो झानके मृज स्रोत, भगवान्से साक्षात प्रकाश प्राप्त करते हैं, वे प्रथम कोटिके ऋषि होते हैं। समाहित चित्तके आन्तरिक प्रकाशको पीछे वे ही ऋषि मानवी भाषामें वर्णन करते हैं। उसमें नाना प्रकारकी रचनाओं का आश्रय जिया जाता है। यह आवश्यक नहीं कि प्रत्येक मन्त्रमें ऋषिका अपना संकेत पाया जाता हो। पर जहां पाया जाता है, वह साधारणतया नाम जेकर, प्रथम पुरुषमें या उत्तम पुरुषमें किया जाता है।

सत्य - महाराज, कालिदास भ्रादि कवियोंका ऋषियोंसे क्या भेद है ? महा०—कालीदासादि किव प्रतिभाशाली होते हुए भी व्यावहारिक अन्तःकरणसे ही प्रकाश प्राप्त करके, पदार्थोंका वर्णन करते हैं। ऋषि अपना संबन्ध अन्तःकरणकी उस अनन्त विस्तार वाली दशासे जोड़ते हैं, जो व्यवहारकालमें प्रायः सोयी हुई रहती है। वह वास्तवमें एक सागर है, जिसके एक किनारेपर तो हम जागृतका सब नाटक करते रहते हैं और दूसरा किनारा है ही नहीं। इस किनारेपर खड़े होकर, ऋषि—जन उस सागरमें गोता लगाकर, आगेको बढ़ते २ परब्रह्ममें लीन होजाते हैं और दिव्य प्रकाशको लाभ करते हैं। आर्षवाक्य उसी प्रकाशका परिणाम होते हैं और दूसरे जनोंमें उसीकी प्रेरणा करते हैं।

माया०-भौर देवता किसे कहते हैं ?

महा०—प्रत्यक्षकृत् ऋषि साधारण पदार्थांपर भी उस दिन्य प्रकाशकी किरणोंको डालकर, मनुष्यकी आत्मिक और लौकिक उन्नतिके लिये उन्हें दिन्य साधन बना देते हैं। श्रम्नि, वायु, जल, मिट्टी, पत्थर, मेंह, बादल—सबके सब साधारण स्वरूपके अन्दर द्विपे हुए, विभृतिमय प्रकाशसे युक्त होकर, ऋषिके सामने आते हैं। वे दिन्य पदार्थ उसके मन्त्रोंके नायक बनते हैं। उनकी स्तुति द्वारा वह जगत्का कल्याण करता है। और इस संकेतको समभने वालोंको आध्यात्मिक तत्त्वका साहात् कराता है। इस स्कका, में कहा रहाथा, देवता भाववृत्त है। किसी एक पदार्थको यहां नायक नहीं बनाया गया, वरन सारे विश्वके चमत्कारको, जगतके इतिहासको ही लह्य करके, भक्तको भगवानकी भावनासे भावित करनेका प्रबन्ध किया गया है सुनिये, अब सुक्तका पाठ आरम्भ करता हूं। साथ २ विस्तार होता रहेगा।

ओ ३ म् \*-नासदासी बोसदासी त्तदानीं नासी द्रजो नो व्योमा-परो यत् । किमावरीवः कुह कस्य शर्मनम्भः किमासीद् गहनं गभीरम् ॥ १ ॥

धर्थः—(तदानीं) तब [प्रलयावस्थामें] (न) (ध्रसत्) (ध्रासीत्) था [ध्रौर] (नो) न ही (सत्) (आसीत्) था; (यत्) जब (रजः) ध्रुली (न) (ध्रासीत्) थी [और] (नो) नहीं (परः—परस्तात्) दूरवर्त्ती (व्योम) ध्राकाश [था]। (किम्) क्या (कुह्) कहां (कस्य) किसके (शर्मन्) सुखके - लिये ध्रथवा ध्राधारपर [इस वर्णनके ध्रयोग्य विश्वको] (ध्रा) चारों ध्रोरसे (ध्रवरीवः) ढांप रहा था ? (किम्) [उस समय] (गहनं) ध्रगाध (गभीरं) गहरा (अम्भः) जल [भी] (किं) क्या किस—प्रकार (ध्रासीत्) था ? [ध्रर्थात् नहीं था]॥१॥।

<sup>\*</sup> प्राचीन आर्थप्रणालीके अनुसार वेद-पाठके आदि और अन्तमें ओश्म्का पाठ होना चाहिये।

<sup>†</sup> आचार्यं दयानन्दजी की ' मूमिका ' में ' ब्योमापरः ' को एक पद मानकर यत्के साथ लगाया गया है। ' आवरीवः ' को पद और वह भी ' नाम ' माना गया है। ' कुह कस्य ' को भी एक पद माना गया है। दूसरे शाब्दिक ब्याख्यानके अन्तरकी तो विशेष बात नहीं। पर इन संकेतित भेदोंके कारण भाष्यमें बड़ा भेद हो गया है। क्या उनके पास पद-पाठकी कोई दूसरी प्रति तो न थी ? क्या वे कण्ठसे ही ( विना पुस्तक देखे ) लेखक को लिखाते जाते थे ? हमें दूसरी बातमें सत्यता प्रतीत होती है।

सत्य०—महाराज, इस मन्त्रका श्रसली मर्म क्या है?

महा०—सृष्टिका वर्त्तमानरूप श्राजसे दस लाख वर्ष पूर्व

ऐसा न था । इत्या २ में परिवर्तन होरहा है । इस विषयका
संकेत करते हुए, हम देख चुके हैं कि विश्वकी स्थिति सर्ग और
प्रलयके मध्यमें होती है। वैज्ञानिक श्रौर तार्किक बुद्धि वर्त्तमान
स्थितिसे पूर्व और उत्तरकी श्रवस्थाके विषयमें नाना प्रकारके
प्रमाणोंके श्राधारपर नाना कल्पनाओंको करती है । यह मन्त्र
पक भटकेसे इन कल्पनाओंको निराधार सा बनाकर, बुद्धिको
बलपूर्वक, मानों बीहड़ जंगलमें लाकर खड़ा कर देता है।
विश्व-रचनाकी पूर्व स्थितिकी श्रगम्यता और दुर्बोधताको
समभानेके लिये प्रश्लोकी कड़ी लगा दी है। क्या सुन्दर
पकार है?

माया०-महाराज, एक २ भागको लेकर तनिक विस्तार करेंगे ?

महा० — यह तो होगा ही । पहिली बात तो भ्राप सबको स्पष्ट ही जंच जावेगी। दूसरे पादके अन्तसे चलते हैं। कम २ से बुद्धिकी आंख द्वारा पीछे २ हटते २ उस समय तक जानेका साहस करो, जब अभी धूली न उठी थी और न दूरवर्ती आकाश दिखाई देता था। यह कौनसी अवस्था थी? जब एक एक अग्रु पृथक् २ होकर अव्यक्त दशामें लीन हो चुका था। जो कुछ था, सब शान्त सोया पड़ा था। धूलीका क्या अर्थ है? धूली उठती है, जब इधर उधर गति होती है। वायुमें गुवार सा झा जाता है। जब किसी अनिवंचनीय निमित्तकी प्रेरणासे आरम्भिक गति होती है, तो उसके पीछे ही

भूजी उड़ती है। अर्थात् सूद्मसे सूद्म कारणोंकी रगड़ भगड़ आरम्भ होती है। उसी धूजीका परिणाम है जोक, जोकान्तरोंकी रचना। इसीजिये पीछे आकर 'रजस्' शब्द जोकोंका वाचक भी होगया। परन्तु इसका मौजिक संकेत वह गति है, जो पदार्थोंके मध्यमें परस्पर आकर्षण या अपाकर्षणसे पैदा होती है। तो हम उस दशाकी कल्पना कर रहे है, जब इस गतिका भी कोई पता न था।

सत्य०-जब ऐसी बात है, तो आकाशका दिखाई न देना भी स्वाभाविक है।

महा०—है तो स्वाभाविक, पर वेद बातको और पुष्ट करनेके लिये यह इशारा करता है। असलमें जहां तक अन्तरिक्षमें धूलिका संचार रहता है, वहीं तक हमारी आंखके सामने ' आकाशकी नीलिमाकी अतीति होती है। परन्सु आकाश तो उसके आगे अनन्त है। विस्तारके आगे विस्तार चला जाता है। परन्तु उस अवस्थामें यह विभाग भी नहीं हो सकता होगा कि यहां तक तो धूलीका विस्तार है और वहांसे आगे अनन्त आकाशका। जो कुळ् था, अविभक्त था। उसमें वरे और परेका विवेक संभव न था। वह सत् न था। अर्थात् जो कुळ् यह विश्व अब 'है', यह तव न था।

वस्तु०-तो क्या 'ब्रसत्' था ?

महा०—नहीं, यह भी नहीं । ग्रसत्से सत्की उत्पत्ति श्रसम्भव होनेसे, वेदने सबसे पूर्व इस बातको ही स्पष्ट किया है। जगत् भावरूप है। यह श्रभावसे पैदा नहीं हुग्रा। हां इसके वर्त्तमान व्यक्त परिगामकी तहमें 'श्रव्यक्त' का श्राधार मौजूद

है। उसको सत् होते हुए भी सत् नहीं कहते, क्योंकि वह ध्रव्यक्त सत् इस व्यक्त सत्से भिन्न ही होगा । वस्तुतः हमारे पास कोई साधन नहीं, जिसके द्वारा स्वयं उसे समक्त सर्के या अन्य किसीको समका सर्के। यही बात दूसरे भागमें स्पष्टकी है। था अवश्य कुद्ध, पर क्या था, इसका कुद्ध मत पुद्यो । कौन किसके सहारे खड़ा था ? कौन किसमें ढक रहा था ? क्या कोई चेतन तत्त्व किसी अन्य चेतनके कल्याग्रके लिये यह तन्तु बुननेवाला था ? सोचो, सोचो ग्रौर फिर सोचो । वेद आध्यात्मिक प्रेरणा करता है, पर इशारेके रूपमें । हां, यह थ्रान्तमें 'थ्रादिमें जल था थ्रौर जलसे सबकी उत्पत्ति हुई'—इस प्रकारके विचारोंको धका देता हुन्ना, ध्यानको परम कारणकी · भ्रोर प्रेरित करता है । वेद वहां जा पहुंचा है, जहां जलादि पदार्थीका नाम भी नहीं । इनकी उत्पत्ति तो बहुत स्थूल परिगामका विषय है। इस प्रकार साधारण कल्पनाधांसे वुद्धिको निकालकर, थ्रव्यक्त थ्रवस्थाका चित्र थ्रौर बलपूर्वक खींचने और परम कारण, एक ग्राध्यात्मिक तत्त्वका संकेत करनेके लिये, दूसरा मंत्र चलता है।

''न मृत्युरासीदमृतं न तर्हि न राज्या अह्न आसीत् प्रकेतः । आनीदवातं स्वथया तदेकं तस्माद्धान्यत्र परः किञ्चनास ॥२॥''

ध्रथः—(तर्हि) तो (न) (मृत्युः) मौत (ध्रासीत्) थी [ध्रौर] (न) (ध्रमृतं) अमृत (न) (राज्ञ्याः) रातका [ध्रौर न] (ध्रहः) दिनका [कोई] (प्रकेतः) निशान (ध्रासीत) था। तत्) वह (एकं) एक (स्वध्रया) स्वधाके साथ (ध्रवातं) विना वायुके (श्रानीत) प्राया धारण करता था। (ह) निश्चय करके (तस्मात्) उससे (परःंंंंंंंंपरस्तात) परे (किञ्चित्) कुछ (श्रन्यत) ग्रौर (न) (श्रास) था॥ २॥

उप०—महाराज, यह तो श्रौर भी विलक्षण बात है। प्रत्येक भागमें परस्पर विरोध सा प्रतीत होता है। यदि मौत न हो, तो श्रमृत तो होगा ही। यह कैसे हो कि दोनों ही न हों। दिन न हो तो रात हो, रात न हो तो दिन हो। वायु भी न हो श्रौर सांस भी चले! भगवन, यह तो विचित्र साहित्यिक रचना है। श्रापके मुखारविन्दसे कुड़ व्याख्या सुनकर ही इस विरोधका समाधान होगा और फिर भेद खुलेगा।

महा०—मृत्यु और अमृत सापेन शब्द हैं। उस अवस्थामें तो सारा विश्व, परम कारणमें लीन होकर एकमय होरहा था। इसी कारण, मृत्यु और अमृत्युका विवेक कैसे हो सके ? जो भाव इन शब्दों द्वारा इस समय हमारी बुद्धिमें पैदा होता है, वह उस भेदपर आश्रित हैं, जो नाशवान और अविनाशी पदार्थोंमें हमने कल्पना कर रखा है। सच पूछो तो हम केवल नाशवान पदार्थोंको देखते हैं। बुद्धिकी प्रेरणासे इनके मुकाबिलेमें अमृत पदार्थोंको कल्पना करते हैं। कमसे कम, उस समय, जिसका वेद वर्णन किरें रहा है, नाशवान पदार्थोंका विस्तार ही न था। पेसी दशामें दूसरी भेद—कल्पनाकी भी कोई गुंजायश नहीं रहती। और तो और, समयकी कल्पना भी निर्मुल हो जाती है। यों ही समकानेके लिये उत्तरकालीन भाषाके 'जब, तब ' आदि शब्दोंका प्रयोग किया जा रहा है। स्वयं सोचो, जब सूर्य न हो, चांद न हो, तारागण न हों,

समयका क्या ठिकाना रहेगा ? मृत्युका भी समयसे ही संबन्ध है। एक समयमें एक पदार्थ प्रकट होता और दूसरेमें लोप हो जाता अर्थात मर जाता है। जब समयका ही आधार निकल गया, तो मौतकी कल्पना भी जाती रही। ये सब भाव पदार्थोंकी व्यक्तियों और भेदोंपर आश्रित हैं। उस अवस्थामें तो जो कुछ था। वह एकरूप हो रहा था। फिर वही बात। रूपका क्या काम ? इस शब्दका भी प्रयोग असंभव है। फिर समकावें, तो कैसे समकावें ! इसी समस्याको सुलकानेके लिये, वेदने इस विचिन्न, पर अत्यन्त सुन्दर शैलीका आश्रय लिया है।

वस्तु०—ध्रौर, महाराज, वह एक पदार्थ जड़ था या • चेतन ?

महा०—वेदका उत्तर बड़ा प्रभावपूर्ण है। वह एक पदार्थ पेसा था कि वह पाण धारण करता था प्रथात चेतन था। परन्तु उसका प्राण यह साधारण वायु न थी, क्योंकि इसकी उस समय उत्पत्ति कहां? उस परमाध्यात्मिक तत्त्वको एक साथ बताया भी गया है और सब भूत, भौतिक जगत्से विलक्षण भी समक्का दिया है। वह एक प्रथात केवल, ग्रुद्ध-स्वरूप था, परन्तु 'स्वधा' उसके साथ थी। प्रथात जो कुछ इस विश्वका मूल, प्रव्यक्त स्वरूप था, वह उस जगदीश्वरमें पारण हो रहा था। इसी लिये 'स्वधा' शब्द का प्रयोग किया गया है। इसी बातका विस्तार चौथे चरणमें पाया जाता है। जो कुछ था, उस 'एक' के प्रन्दर था। वह व्यापक सत्ता सबको घेर रही थी। उसीकी ओर संकेत करते हुए प्रथम मंत्रमें प्रश्न

किया गया था, 'कौन ढांप रहा था' ? जिस प्रकार चेतनकी सत्तासे एक २ पिग्रंड सजीव हो रहा है, उसी प्रकार उस समय भी और अब भी सारा ब्रह्माग्रंड प्रभुकी सत्तासे गतिमान् हो रहा है। वही इसे अपने अन्दर धारण करता है। जगत आविर्भाव और तिरोभावके भेदसे भिन्न २ होता रहे, परन्तु प्रभुकी एकतामें कोई भेद नहीं आता। हां, एक समयमें उसकी महिमाका प्रकाश हो रहा होता है। दूसरी अवस्थामें, वह उसका एक प्रकारसे संकोच कर लेता है। इसी अवस्थाकी ओर इस मंत्रका इशारा है।

माया॰—क्या यह तात्वर्य तो नहीं कि परब्रह्मसे भिन्न कोई ग्रन्य पदार्थ न था ?

महा०---यह भाव प्रतीततो नहीं होता। हां, भाष्यकारींने ऐसा भी जिया है।

श्रन्य०—महाराज, पेसी अवस्थामें ठीक अर्थकी जांच कैसे हो?

महा०—ऋषियोंने इस विषय पर बड़ा विचार किया है। वाक्य, प्रकरण, उपक्रम और उपसंहारका यथावत विचार करनाही शास्त्रीय तर्क कहलाता है। इसके ठीक २ प्रयोगसे यथार्थ अर्थकी प्रतीतिहो जाती है। परन्तु प्रत्येक भाष्यकार इस साधनका प्रयोग अपनी २ बुद्धि तथा नीतिके अनुसार करता है, इस लिये सारा भेद हो जाता है।

माया॰—तो क्या यहां पर इस मीमांसा द्वारा हमें कुछ विशेष सहायता मिलती है ? महा०—ग्रवश्य। पहिली बात तो यह है कि जगतको भ्रसत् न कह कर, कारणावस्था में श्रव्यक्त श्रौर श्रनिर्वचनीय कहा है। दूसरे मन्त्रमें उस श्रव्यक्त जगतको ब्रह्म-तत्त्वमें घिरा हुआ कहा है। उसकी भिन्नताका खगडन नहीं किया है।

वस्तु०-चौथे चरणका ऐसा अर्थ भी तो किया जाता है अर्थात 'उससे (पर:) भिन्न अन्य कुच्छ न था'।

महा०—इस प्रकारसे 'ग्रन्यत', (ग्रौर) जो नपुंसक पद है, 'पर:', जो (इस पक्षमें) पुर्ह्णिंग शब्द है, के साथ जोड़ना पड़ेगा। यह भाषा के प्रयोगके विरुद्ध है।

सत्य०—क्या जौकिक भाषाके नियम वेदमें भी जगते हैं? महा०—साधारणतया जगते ही हैं! हां, कहीं २ प्रान्तर भी है।

वस्तु०—हमें तो ऐसा बताया गया था कि वेदमें व्याकरणके सब नियमोंमें व्यत्यय हो जाता है।

महा०—इस बातको मात्रासे अधिक खींचा गया है। कहीं २ अपवाद होनेसे उत्सर्ग नियमोंकी सामान्य प्रधानतामें भेद न पड़ना चाहिये। व्यत्यय वहीं पर सममना उचित है, जहां प्रकरण, तर्क आदि सब विचार बाधित करें और अन्य कोई व्याख्या संगत न बैठती हो। यहां पर सर्वव्यापकताका अर्थ करनेसे संगति अच्छी लगती है। इस लिये भिन्नताका खगडन करनेके लिये, शब्दोंको व्यर्थ घसीटना उचित नहीं।

सत्य॰—संहारकी अवस्थामें प्रादुर्भाव कैसे हुआ ? महा॰—इसका उत्तर भी सुनिये। तम आसीत्तमसा गूढमघेप्रकेतं सिललं सर्वमा इदम् । तुच्छियेनाभ्यपिहितं यदासीत्तपसस्तन्महिनाजायतैकम् ॥ ३ ॥

ध्रर्थ—(ध्रप्रे)पहिले (तमः) अन्धेरा (तमसा) अंधेरेसे (गूढं) ढका हुआ (आसीत्) थाः (इदं) यह (अप्रकेतं) ध्रप्रकट [होता हुआ भी] (सर्वं) सारा (सित्तलं) फैला हुआ (आः) था। (यत्) जो (एकं) एक (आसु) सर्व ओर विद्यमान [देव] (तुन्ज्ज्ञ्चेन) सूच्मतासे (अपिहितं) ढंक रहा (आसीत्) थाः (तत्) वह (तपसः) तपकी (मिहना) महिमासे (अजायत) प्रकट हुआ ॥ ३॥

पूर्वार्धमें खब्यक विश्वकी दुर्शेयता और सत्यताको दूसरे प्रकारसे वर्णन करके, उत्तरार्धमें सृष्टिके विस्तारके मृजकारणकी अगर प्रेरणाकी गयी है। जब अन्धेरेके इर्द गिर्द प्रकाश हो, तो सिरों पर वह पतजा पड़ जाता और मध्यमें गहरा होता है। यह अवस्था इस प्रपञ्चसे पूर्वकी कही जा सकती है। अमावस्याकी आधी रातका अन्धेरा उस अन्धेरेके सामने प्रकाश समभा जा सकता है। परन्तु ऐसा होते हुए भी, यह नहीं कि यहां कुछ मौजूद न था। न यह अभाव था और न यह मिथ्या था। यह सूद्दमसे सूद्दम, अव्यक्त भाव-पदार्थ था, जो सर्वत्र विद्यमान था।

लोक - महाराज, वह दिखाई क्यों न देता था ? क्या इस जिये तो नहीं, कि देखने वाला ही कोई न था ?

महा०-तुम्हारी वात तो ठीक है। पर वेदका इधर इशारा प्रतीत नहीं होता। तीसरे पादमें यह बताया गया है कि

वह 'एक' चेतन तत्त्व, स्वयं एकरस रहता हुआ भी, प्रपञ्च तथा संहारके विचारसे दो प्रकारसे कहा जाता है। वह अपनेसे भिन्न, परम विस्तारवाली, प्रकृतिको अपने ग्रन्दर घेरता हुग्रा, स्वयं अनन्त है। 'सर्व' उसमें समारहा है, पर वह 'सर्व' से परे भी है। इस लिये वास्तवमें 'सर्व' वह स्वयं ही है। संहारकी अवस्थामें, उसके अन्दर समाने वाला 'सर्व' व्यापक तो रहता 'है, पर दृष्टिसे ओभल हो जाता है। जब वह स्थूल दशामें रहता है, तो विचारकी आंख उसकी तहमें व्यापक परमदेवको भी देख लेती है। परन्तु संहारकी प्रवस्थामें यह असंभव हो जानेसे, मानो, घिरने वाला ' सर्व ' और घेरने वाला ' सर्व ' पर्देके पीछे चले जाते हैं। कारणावस्थामें कोई व्यक्ति-मेद न होनेसे, दोनों प्रकारकी सत्ता थ्रदृष्टिगोचर रहती है। इतना कहकर, वर्त्तमान प्रपञ्चका उससे अभेद बतलाते हुए कहा है, जो एक (प्रकृतिको म्रान्दर लिये हुए देव ) इस प्रकार गुप्त हो रहा था । वही तपकी महिमासे प्रकट होगया । विश्वकी प्रेरक चेतन सत्ताका तप ज्ञान है। उस सर्वेश विधाताके शानका ही यह विलास है। स्वयं जड़ प्रकृतिमें प्रवृत्ति कैसे हो सकती है ? यह प्रपञ्च क्या है, भगवान्के तप अर्थात् ज्ञानकी महिमा ही है। न केवल विश्वका विकास होता है, वरन उसके साथ ही भगवानका भी प्रकाश हो जाता है। एक २ पदार्थ उसीका बखान कर रहा है। उसीकी ज्ञानमयी प्रेरणासे श्रव्यक्तमें गति पैदा होकर तप श्रर्थात् गरमी पैदा होती है और उसकी महिमासे श्रर्थात् उसके कम २ से बढ़नेसे हिरग्यगर्भ आदि अवस्थाओं मेंसे होकर, नाना लोक, लोकान्तरोंके अनन्त विभागोंमें विभक्त, आश्चर्यमय जगत्का विकास होता है। इस प्रकार वेदके एक शब्दने दोनों ओर संकेत करके, आध्यात्मिक तथा भौतिक प्रवृत्तिका एक साथ ब्याख्यान कर दिया है। आगे दूसरे प्रकारसे इसीका विस्तार है।

''कामस्तद्ये समवर्त्तताघि मनसो रेतः प्रथमं यदासीत् ।'' सतो बन्धुमसति निरविन्दन् हृदि पूर्तीप्या कवयो मनीषा ॥४॥

ध्रथः—(यत्) जो (प्रथमं) प्रथम (मनसः) ज्ञानका (रेतः) बीज (ध्रासीत्) था, (तत्) वह (ध्रप्रे) ध्रागे (कामः) संकल्प [के रूपमें] (ध्रिध समर्वतत्) विकिसित हुद्या। (कवयः) मर्भवेदी विद्वानोंने (हृदि) ध्रन्तःकरणमें (प्रतीष्य) विचार करके (मनीषा) अनुभव-बुद्धि द्वारा (सतः) [स्थूज] प्रपञ्चके (बन्धुं) [मूज] सृत्रको (ध्रसति) ध्रव्यक्त [सूद्मम कारण्] में (निः—ध्रविन्दन्) द्व्रगढ निकाजा॥ ४॥

संहारसे पीछे और सगैसे पूर्व विश्वकी घ्रवस्था निश्चल, गितरिहत, घ्राकाररिहत, घ्राहिगोचर, सोयी हुई कह घ्राये हैं। पूर्व मन्त्रमें इस विश्वके आधारकी ज्ञानमयी प्रेरणाकी घ्रोर भी संकेत किया गया है। उसी प्रेरणाका मृल स्वरूप इस मन्त्रमें काम घ्रायांत् संकल्प कहा है। प्रभुके नित्य ज्ञान-सरोवरमें संकल्प-तरंग उठा और अन्यक्त विश्व जाग पड़ा। प्रभु-ज्ञानके तीन स्वरूप समिन्तए। मृल बीजरूप ज्ञान, जिसके द्वारा भगवान सर्ववित, त्रिकालदर्शी होता हुग्रा, सृष्टि और संहारके लिये उचित कालको जानता है। दूसरा स्वरूप संकल्प या इन्द्रा है, जिसके द्वारा भगवानकी ओरसे मौलिक प्रेरणा होती

है। तीसरा स्वरूप विधानात्मक झान है, जिसे तपका नाम दिया गया है। इसके आधारपर ही इस अनन्त विश्वके अनन्त कमबद्ध विकासमें सुन्दरता, पूर्णता, विचित्रता, नियमबद्धता आदि अनेक आश्चर्यजनक भाव पाये जाते हैं। उद्भृत संसारके यही गुण हैं, जो इनके मुल स्नोत, परम चेतनकी भ्रोर संकेत करते हैं। इनका विस्तार क्या है? पताकाएं हैं, जो प्रमु-प्रासादके द्वार तक संसार-पथिकको पहुंचा देती हैं।

सत्य - महाराज, प्रभुका यह तीन प्रकारका ज्ञान नित्य होनेसे सृष्टि नित्य होनी चाहिये। इसका क्या कारण है कि विशेष समयपर इसका आरंभ हो?

महा०—कुछ भूल रहे हो। सृष्टि और संहार एक ही रचनाके चित्रके दो भिन्न २ स्वरूप हैं। दिन धौर रातके चक्रकी नाई ये नित्य घूमते रहते हैं। इस चक्रका नित्य चलना ही प्रभुके झानकी नित्यताका फल है।

वस्तु०—ये दो स्वरूप क्यों हैं ? एक ही प्रकारसे विश्व क्यों स्थिर नहीं होता ?

महा० — जैसे सूर्य्यकी प्रदक्षिणा करती हुई पृथिवी दिन धौर रातके कमबद्ध दृश्यको देखती है, इसी प्रकार विश्वकी ध्रान्तरिक, नित्य गतिका ही यह श्रनिवार्य परिणाम है, जो सर्ग धौर संहार चक्र चलता है।

वस्तु०-यह गति क्यों है ?

महा०—इसका उत्तर यथार्थमें मेरे पास नहीं है। शायद विना गतिके आकाशमें विश्वका धारण ही असंभव हो। अतः यही कहा जा सकता है कि संसारके स्वरूपके अनुसार यह उसका स्वाभाविक धर्म है। ध्रग्नि क्यों जलाती है ? पानी क्यों गीला करता है ? बेटा, एक प्रश्न होता है और एक ध्रतिप्रश्न होता है। यह तुम्हारा ध्रतिप्रश्न है।

उप०-महाराज, ब्रातिप्रश्न कैसा होता है।

महा० हमारी बुद्धिका विस्तार अनन्त नहीं है। विश्व अनन्त है। इसका मूल कारण अनन्त है। हम वेबस हैं, हमारी दौड़ कुछ दूरी तक होती है, आगे मार्ग बन्दसा होजाता है। जिस ओर भी सोचने लगें, एक सीमासी आजाती है। उसके आगेकी बात पूछना ही अतिप्रश्न कहलाता है।

लोक०—तो फिर तर्क उठानेका लाभ ही क्या हुआ, यदि इसके द्वारा प्रत्येक बातके अन्त तक नहीं पहुंच सकते?

महा०—यहीं कि जहां तक पहुंच सकते हैं, वहां तक भ्रम भ्रौर मिथ्या-विश्वाससे बचकर ठीक पहुंच जावें। एक भ्रादमी जगडन जानेका सामर्थ्य नहीं रखता। तो क्या मुंबई जाकर भी वह भ्रपना जीवन-मार्ग न दूगढे ? भ्रौर, यदि मुंबई जाता है, तो रेजवे-शास्त्र द्वारा सीधे मार्गकी जांच करके, कमसे कम समय और कमसे कम खर्चमें क्यों न पहुंचे ?

सत्य - महाराज, बुद्धि अपनी सीमापर जाकर रुकती है, पर तृप्त नहीं होती। आगे, अन्धेरेको चीरकर, पर्देको फाड़कर, तत्त्व-ज्ञानकी जाजसा बनी रहती है।

महा०-प्यारे, यह एक संकेत है। इससे एक रहस्यका परिचय होता है। श्रौर, वह यह है कि इस कम २ से विकासशील विश्वमें, प्रत्येक व्यक्ति पूर्णताकी तलाशमें दौड़ रहा है। इस सब हृद्यों पार्या जाने वाली, कभी न दबने वाली तड़पका कुछ अर्थ है। यह कब पूरी होगी? वेदका यह सन्देश है कि भगवानकी आराधनासे जब उसका साज्ञातकार होगा, तभी यह त्रृटि पूरी होगी। तब तक इस चक्रमें घूमना होगा, पुरुषार्थ करना होगा। सौ वार दिल रह जावेगा, पर फिर मोह छोड़ कर, उठ खड़ा होना होगा। अच्छा, तो इस चर्चाको अभी इतना ही रहने दें। देखिए, मन्त्रके उत्तरार्धमें इसी तलाशके साधन, मार्ग और परिखामका चित्रसा दिया गया है।

माया॰—महाराज, क्या प्रत्येक व्यक्ति इस तलाशका श्रिधकारी हैं ?

महा०—इच्छा तो थोड़ी बहुत सबमें देखते हैं, परन्तु ध्रिधकारमें भेदभी दिखाई देता है। साधारण जनताकी बुद्धि प्रश्न तो वही उठाती है, परन्तु सन्तुष्ट हो जाती है साधारण ही उत्तरसे। उनके लिये युक्तिकी खड़ लेकर, भ्रमात्मक विचारों, कपोलकिएत विश्वासों, व्यर्थ घ्राडम्बरों घ्रौर पाखगडके जालोंको चीरते हुए निकल जाना कोई घ्रासान काम नहीं है। वेद कहता है, इस मार्गपर वस्तुतः चलनेके घ्रिधकारी वे ही हो सकते हैं, जो 'कवि' हों।

उप०-कवियोंमें क्या विशेषता होती है ?

महा०--तुकबन्दी करने वालेका यहां अभिप्राय नहीं है। जो बातकी तह तक जाने वाला हो, जो पर्देको फाड़कर मर्मको जानने वाला हो, जो साधारण घटनाके ग्रसाधारण कारणको समभने वाला हो, उसी चमत्कारक, प्रतिभाके धनीको कवि समभो। पेसे सज्जन जब अन्दरको दीप्तिसे हृद्य-मन्दिरमें मवेश करके, बाहिरके द्वार बन्द करते धौर आत्मनिष्ठ होजाते हैं, तो बहुत दूरके समाचारको जाते हैं।

उप०-तो तलाश बाहिर होगी या अन्दर ?

महा०—श्रन्दर। बाहिर जिस बीजका विस्तार है, उसका केन्द्र हृदयके श्रन्दर है। जिन लोगोंने बाहिर के जंगलोंके पत्ते २ को देखा भाला है, उनका श्रन्तिम श्रनुभव ऐसा ही है। बाहिरका प्रत्यक्ष बहुत दूर ले भी नहीं जाता। चारों श्रांर बाड़ सी लग रही है। वहां तक पहुंच कर स्वयमेव बाहिरकी श्रांख बन्द होकर, विचारकी श्रांख खुल जाती है। पश्चिमी विद्वान इस श्रनुभव-नेत्रके स्तोत्र श्रव गाने लगे हैं। भारतके श्रृषियोंने श्रसंख्य वर्ष पूर्वसे इसकी शक्तिकी साक्षी दे रखी है।

लोक०—भांख बन्द करनेपर अन्दर अन्धेरा ही अन्धेरा प्रतीत होता है।

महा० — साधनाकी झावश्यकता है। बाहिरकी शक्तियोंका प्रयोग भी झभ्याससे ही बढ़ा है। वेदने कहा है कि 'मनीषा'से युक्त होकर 'कवि' इद्यमें 'उस'की तजाश करते हैं छौर युक्त करते र ढूगड ही पाते हैं। इस तजाशका परिणाम क्या हुआ है उन्होंने सतके सूत्रको झसतमें पाया। अर्थात दृश्यमान प्रयञ्जके क्रमबद्ध विकासकी जड़ीको जोड़ते २ वे परम सूद्रम, झदृश्यमान, मूज कारण तक जा पहुंचे। उनकी झनुभव-दृष्टिके सामने, मानो नये सिरेसे सर्ग-क्रमका नाच होने जगा और उन्होंने इसके पक २ अंगसे परिचय प्राप्त किया। इसी भावको झगली ऋचामें क्तारे हैं।

(५) तिरश्चीनो विततो रश्मिरेयामघःस्त्रिदासी ३ दुपरि-स्त्रिदासी ३ त् । रेतोघा आसन् महिमान आसन्त्स्वघा अवस्तात् प्रयतिः परस्तात् ॥ ५ ॥

प्रथं—(एपां) इन [किवयों] की [ अन्तः करण की ]
(रिप्तः) किरण अथवा डोरी (तिरश्चीनः) आर पार
(विततः) फैल गयी; [फिर] (अधः) नीचे (स्वित्) क्या
(आसीत्) था ? [और] (उपिर) ऊपर (स्वित्) क्या
(आसीत्) रह गया ? [उनकी दृष्टि के सामने] (रेतोधाः)
वीज धारण करने वाले [भी] (आसन्) थे, [और]
(मिहमानः) विस्तार पाने वाले [भी] (आसन्) थे;
(अवस्तात्) इधर (स्वधा) स्वधा [का दर्शन हुआ, और]
(परस्तात्) उधर (प्रयतिः) प्रेरक [का दर्शन हुआ] ॥॥॥ \*

उन कवियोंकी आर्थ दीप्ति इस रहस्यमय प्रपञ्चके अन्दर कार्यका कारणके साथ संबन्ध जोड़नेमें सफल हुई। उसका

<sup>\*</sup> किनकी रिहमका विस्तार अभिन्नेत है ? स्वभावतः, जिनका पूर्व मन्त्रमें वर्णन आया है। यही मूलगत अर्थका हेतु समझना चाहिये। सायणा-चार्य ब्रह्म, माया और पूर्व सर्गके शेष कर्मकी ओर संकेत करता है। परन्तु यह अपने मनमाने विचारोंको बेदके गले मदना होगा। एक आधुनिक लेखकने ब्रह्म, जीव और प्रकृतिका ग्रहण करके, अपने ही तीसरे मन्त्रके अन्दर आये हुइ 'एकं' के अर्थके साथ विरोध कर दिया है। ग्रिफिथको एक मन्त्रके लोप हो जानेका सन्देह है। इसमें कोई सदेह नहीं कि इन प्रकरणोंका अर्थ थोड़ी बहुत करुपनाके विना संभव भी नहीं प्रतीत होता। करुपनाकी साधुताकी परीक्षा पूर्वोक्त शास्त्रीय तर्क है। पालक्रण उसका ठीक २ प्रयोग करें।

सारे हृदय-मन्दिरमें प्रकाश हुआ और उन्होंने सारे विश्वका अपने अन्दर स्वरूप देखा। नीचे ऊपर क्या और आर पार क्या, उनके सामने सारा भेद खुल गया। उन्होंने देखा कि इस विश्वकी तहमें दो प्रकारके पदार्थ हैं। एक तो हैं बीजको धारण करने वाले, सूच्म कारणभूत तत्त्व। दूसरे हैं, उस बीज-शक्तिके विस्तारसे बढ़ने वाले, फैलने वाले, विभृतिमय पदार्थ। इन दोनोंका और आगे बढ़ कर संबन्ध जोड़ने से, उन्होंने स्वधा अर्थात मुल प्रकृतिके दर्शन किये। उसी एकके अन्दर सूच्म और विस्तार वाले भावोंका उन्होंने समावेश देखा। वे और आगे बढ़े और प्राकृतिक प्रपञ्चको परे होड़ कर, इससे परे अर्थात इससे अधिक व्यापक एक और प्रयत्नकी . मुल भृत, आध्यात्मक प्रेरक सत्ताको अनुभव करके निहाल हो गये।

सत्य०-महाराज, क्या उनसे कोई भेद छिपा न रहा।

महा०-चेटा, यह कौन जाने धौर कौन कहे। उनके
सामने संसारका स्वरूप सदमरूपमें धाया धवश्य, पर
धिकारि-भेदसे उन्होंने कितना २ ठीक देखा, यह कौन कहे?
इस लिये स्त्ररूपमें ही इस श्रद्धुत रचनाका संकेत करके, वेद
इसकी यथार्थ ध्रगम्यता धौर दुर्बोधताकी ओर पुनः ध्रगले
मन्त्रों द्वारा खींच ले जाता है। यह किसीको मत ध्रभिमान
पदा हो कि भगवानके समस्त रहस्योंको हम किसी प्रकार भी
पा सकते हैं। मुक्ते तो कुच्छ ऐसी प्रतीति होती है कि
भगवानका मिलना ध्रासान है, पर उसकी महिमाका पाना
कठिन है।

(६) को अद्धा वेद क इह प्रवोचत् कुत आजाता कुत इयं विसृष्टि:। अर्वाग्देवा अस्य विसर्जनेनाथा को वेद यत आ बभूव ॥६॥

ध्रथं -(कः) कौन (ध्रद्धा) ठीक २ (वेद् ) जानता है ? (इह ) यहां 'कः) कौन (प्र-वोचत् ) सुक्तावे ? 'इयं ) यह (विस्रष्टिः) विचित्र रचना (कुतः) कहां से [और ] (कुतः) कैसे (ध्रा जाता) हो गयी ? (देवाः) देवता (ध्रस्य) इस [विश्व] के (विसर्जनेन) प्रकाशसे (ध्रवीक्) इधर [हुए हैं ], (ध्रथ) तो [फिर ] (कः) कौन (वेद्) जानता है (यतः) जहां से [यह रचना] (ध्रा वभ्व) सम्पूर्णरूपसे वन गयी ॥ई॥

वस्तुतः यह विषय मनुष्यकी बुद्धिकी पहुंचसे परेका है।
जब इसका ठीक २ समभना असंभव है, तो दूसरेको
समभानेका दम भरने वाला वड़ा ही दिलेर होना चाहिये।
इसके मूल कारगाके स्वरूपका भली भान्ति परिचय किसीको
हुआ भी ? यह भी वही जाने, जो स्वयं वैसा हो जावे।

वस्तु०—प्राचीन ऋषि भी और नये विद्वान भी भिन्न २ उपादानींसे सृष्टिको हुआ २ बताते हैं। सूर्य, जलादि देवताओं का कारणभावसे शास्त्रोंमें वर्णन आया है। आज कल भी पृथिवीको सूर्यसे पदा हुआ २ ही माना जाता है। इसी प्रकार और स्थूल सूदम कई प्रकारके तत्त्वोंकी लोग विवेचना किया करते हैं।

महा०—इसका तो इस मन्त्रमें क्या सुन्दर उत्तर दिया गया है । सूर्य थ्रौर जल जगत्के कारण नहीं । वे तो उत्पन्न हुए २ जगत्के अंग हैं। उनसे थ्रसंख्य गुणा सूद्रम रचना उनसे

भी पूर्व प्रवश्य हुई होगी। यही बात कम ग्रधिक सब प्रकारके वर्णित कारण-तत्त्वोंमें घटायी जा सकती है। उपादानका कुछ पता चलने लगता है, तो निमित्तका ठिकाना नहीं । निमित्तसे चलते हैं, तो उपादानका कुछ सार नहीं मिलता । जहां तक बुद्धि जाती है, वह इस झनन्त रचनाके क्रममें पड़ाव सा प्रतीत होता है। उस समय अन्दरसे ऐसा अनुभव होता है कि यह विषय ग्रभी भौर सुद्म है । यात्रा लम्बी प्रतीत होती है, पर धागे बढ़नेकी शक्ति दिखाई नहीं देती । इसलिये वेद सच कहता है। कि कौन वास्तविक मूल स्वरूप तक जा सकता है। इस संकेतसे यह कोई न समके कि वेद धाध्यात्मिक सत्ताकी प्रेरकतामें सन्देह करता है। वेदका आशय यह है कि विश्व भी है झौर विश्वका आधार भी है। एकका स्थूल झांखसे झौर वूसरेका सदम नेत्रसे अनुभव होता है, पर जहां दोनींकी सत्तासे इनकार करना मुर्खता होगी, वहां दोनोंके यथावत शानको प्राप्त कर सकनेकी डींग मारना इससे भी प्रधिक मुर्खताकी बात होगी। इसी भावसे ग्रन्तिम मन्त्र द्वारा उपसंहार किया जाता है।

(७) इयं विसृष्टिर्यत आवभूव यदि वा दघे यदि वा न । यो अस्याध्यक्षः परमेव्योमन्त्सो अङ्ग वेद यदि वा न वेद ॥७॥

श्रर्थः—(इयं) यह (विसृष्टिः) विविध रचना (यतः) जिस [मूज] से (धा-बभूष) प्रकट हुई, [वह इसे] (यदि वा) क्या (दधे) धारण करता है (वा न) या नहीं ? (यः) जो (परमे) परम (वि-ओमन) विस्तारमें (धस्य) इस (प्रपंच) का (ध्रध्यक्तः) स्वामी [है] (ग्रंग) मित्र ! (सः) वह वेद्) जानता है (यदि वा) या (न) नहीं [जानता] ?? ७ ??

यह विविध रचना हमारे सामने हैं । इसके लिये प्रमाण देनेकी थावश्यकता नहीं । यह मिथ्या नहीं । ऐसी सुख, दु:खके श्रनुभवसे प्रतीत भी होती है । प्रतिज्ञणके परिवर्त्तनसे यह श्रनुमान करना भी विशेष कठिन नहीं है कि यह सुद्म स्थूलके कमसे उत्तरीत्तर विकसित होती रहती है । तो यह कहांसे था जाती है ? क्या जो कुड़ यह है, यह अपने ही अन्दर परिवर्त्तनका पर्याप्त बीज रखती हुई, स्वयं ही प्रकट होजाती है और फिर सुद्मतामें लीन होजाती है । यदि यह बात है, तो प्रश्न होता है कि इसे धारण कौन करता है ? धारणका अर्थ है, नियम पूर्वक चक्रका संचालन । ऐसा नियम प्रत्येक पदार्थकी रचना और गतिमें प्रतीत होता ही है । अतः यह तो नहीं हो सकता कि केवल जड़ जगत स्वयं प्रकट भी होजाया करे और अपनी नियमानुसार स्थितिको भी कर लिया करे । किसी अन्य चेतनकी अवश्य अपेद्दा है । यह भाव है जो इस मन्त्रके मुर्वाधसे निकलता हुआ प्रतीत होता है । तीसरे पादमें उस चेतन

<sup>\*</sup> पंचमी (यतः ) का प्रयोग उपादान कारणकी ओर संकेत करता है।
उसीके साथ दूसरे पादके प्रश्नका सम्बन्ध करके यह विचार निकलता है
किं जिस उपादान कारणका यह विश्व व्यक्त विस्तार है, यह इसे धारण और
संचालन तो स्वयं नहीं कर सकता । ब्रह्मको उपादान माननेकी न शब्दोंसे
और न प्रकरणसे ही कोई आवश्यकता प्रतीत होती है। विशेष रूपसे तीसरे
पादमें ब्रह्मको अध्यक्षके रूपमें वर्णन किया गया है। उसकी ओर प्रश्णा
करनेके छिये दूसरे पादमें प्रश्न-रीतिका प्रयोग समझना चाहिये।

श्रिष्ठात्री शिक्तिकां स्पष्ट संकेत करिंद्या गया है। जगत् स्वयं ही न पैदा होसकता है श्रौर न इसके श्रन्दर दिखाई देने वाले, श्रुख्युड प्रबन्धको चला सकता है। यहां तक तर्क जा सकता है। इससे कुळ धागे जाकर, श्रुप्यच द्वारा उस चेतन, महाधारक शिक्त का दर्शन भी किया जा सकता है। परन्तु उसका बारापार नहीं पाया जा सकता। उसका विस्तार श्रसीम है। इस भावको श्रन्तमें प्रश्न करके और वहीं छोड़ कर चड़ी निपुर्यातासे दर्शाया गया है। "क्या वह भगवान भी इस रचनाको जानता है, या नहीं जानता"? वेद कहता है, वही जानता है, पर मैं क्यों कर कह सकता है कि वह भी जानता है या नहीं जानता ? उसकी सत्ता का श्रुप्यव होते हुए भी, उसकी महिमाको पूरा र जानना मनुष्यके लिए संभव नहीं है।

सज्जनो, इस प्रकार यह सक्त समाप्त होता है। आश्चर्यके साथ ही यह आरंभ होता है और आध्यं में ही यह जीन हो जाता है। इसके एक २ मन्त्र द्वारा विश्वकी अद्भुत विस्मयजनक रचनाके चमत्मारको बुद्धिपर प्रतिविस्वित करते हुए, इस बातकी जिज्ञासा पैदा की गई है कि मचुष्य साधारण वासनाओं की तृप्तिमात्रसे सन्तृष्ट न रह कर, अपने और संसारके स्वरूपको समक्तनेकी और प्रवृत्त हो। सीधा उपदेश न करके, कुत्तृहल द्वारा इस इच्छाको हद किया गया है। आने वाले प्रकरणों में आप देखेंगे कि वेदकी प्रेरणा करनेकी शैली कितनी प्रभाव-पूर्ण और गंभीर है। वेद केवल सन्देह नहीं पैदा करता। साथ २ संकेत करता हुआ; परम सत्यमें अद्धा भी पैदा करता है।

## नवम खगड ब्राध्यात्मिक विकासका ऋम

- 26736A60

वस्तु०—महाराज, क्या सब मनुष्योंकी बुद्धि एक प्रकारकी होती है ?

लोक० - यह कैसे हो सकता है ? हम भी फिर तो ऋषि और कवि ही हो गये ?

सत्य०-भेद तो स्पष्ट दिखाई देता है। कारणका विवेचन होना चाहिए।

माया०—ध्रपनी ही सब कहे जावोगे, या कुछ सुनने भी दोगे ?

महा० — मायाराम जी, घवरानेकी क्या बात है ? चर्चा पेसेही चलती है । छनने वालोंमें पहिले कुत्हलका पैदा होना बड़ा झावश्यक होता है । यदि सीधा उपदेश झारम्भ करनेसे पूर्व, सुनने वालोंको विषय उठाने झौर प्रश्न करनेका झावसर मिल जावे, तो उनका मन समाधानके लिए तय्यार हो जाता है। इसी संकेतमें झापके प्रश्नका उत्तर भी झा गया है।

श्रून्य**ः वह कैसे, महाराज** ?

महा० — सब मनुष्योंके सामने यह संसार चक्र एक समान चलता है। दिनके पीछे रात थ्रौर रातके पीछे दिनका पर्योय बदलता रहता है। ऋतु २में भूमी थ्रौर थ्राकाशके चित्रमें भेद प्रतीत होता है। प्रातः सायंकी महिमा थ्रलग २ है। रंग विरंगके चित्र, विचित्र फूल थ्रलग २ संदेश सुनाते हैं। उप०-महाराज किन्हें ?

महा०—उपराम जी, जो उपराम न होकर इन पदार्थों के पास जाकर जिक्कासा ख्रौर कुत्रहलसे युक्त होकर खड़े होते हैं, उन्हें ये ध्यवश्य कुच्छ न कुच्छ बताते हैं। ज्ञान, विक्कानका मूल स्रोत कुत्रहलमें हैं। जिन लोगों के सामने यह संसारका नाटक ऐसे ही होता चला जाता है और उनमें साधारण भोजन ध्राच्छादनके विचारके ध्रागे और कोई सुद्म विचार उठता ही नहीं, उन्हें पशुओं से कुछ ही ध्रागे विकसित समको।

वस्तु०-क्या इसी वातमें मनुष्योंका परस्पर ध्रन्तर पड़ता है ?

महा० — केवल इसीसे नहीं। हां इस कुत्रहलका होना बुद्धिके चमत्कारका परिचय प्रवश्य कराता है।

सत्य - उस कुत्रहलसे क्या लाभ, जो केवल उकसण्हट कर दें और पूरा समाधान न हो।

महा० विल्कुल ठीक। विद्यानकी नदीका मूल स्रोत उस कुत्हलमें है और उसके बहावका बल समाधानके लिए किये जाने वाले पुरुषार्थसे बढ़ता है। जितना अधिक यह पुरुषार्थ किया जाता है, उतना ही अधिक प्रत्येक पदार्थ दिव्य संदेश सुनाता है। कुत्हल बालकके समान है। वह उत्तम विचारों और शिक्षाओं के कुलमें प्रेम पूर्वक प्रदान किये जाने वाली, पुष्टिकारक सामग्रीसे पूर्ण यौवन को प्राप्त होता है। वह और आगे बढ़ता है और स्ट्म दृष्टिकी प्रखर किरणों द्वारा पदार्थों के अन्दर घुसता जाता है। प्रत्येक पदार्थ अपने भेद खोल र कर उसके आगे रखता जाता है।

वह और आगे वढ़ता है। वृसरोंके भेद लेनेसे ही सन्तुष्ट न हो कर, वह अपने ऊपर विचार करता है। वाहिरके नेत्र बन्द करके, हृदयकी अन्धेरी कोठरीमें झ्लांग लगा देता है उसकी दीवारोंसे टक्कर खाते ही, अन्दरका नेत्र खुल जाता है। अंधेरा प्रकाशमें बदल जाता है। वह आत्मवित हो जाता है। यह मनुष्यका परम विकास है। यह विज्ञानकी परम सीमा है। जिन्हें इसकी प्राप्ति हो जाती है, वे वेदके शब्दोंमें ऋषि और कि कहलाते हैं।

सत्य - तो क्या, महारज, वेदमें इसी क्रमके अनुसार विकासका उपदेश पाया जाता है ?

महा०—हां, पाया जाता है। जिस कुत्हलरूपी बालकका ध्रमी संकेत किया गया है, जिसका मनुष्यमें पाया जाना उसके भावी ऋषिपनका बीज समभा जा सकता है धौर जिसके न होनेसे मनुष्य मनुष्यके रूपमें साक्षात पशु विचरता है, उसीका वर्णन वेद भगवान्ने एक स्कके पहिले मन्त्रमें किया है। इस स्कमें गुलोक धौर पृथिवी लोककी विभृतियोंका दर्शन कराया गया है। वह कौन मनुष्य है, जो दिनके समय ध्रसंख्य शिण्योंकी मातृरूप पृथिवीके और रातके समय ध्रसंख्य शिण्योंकी मातृरूप पृथिवीके और रातके समय, ध्रसंख्य तारागण्के ध्राधारभृत चुलोकके दर्शन न करता हो? परन्तु वे जन कितने हैं, जिनके हृदयतलपर पृथिवी धौर तारागण्को देखकर प्रश्नोंकी भड़ीसी लग जाती हो? जिस ध्रम त्रणमें इन दिव्य पदार्थोंके परम रहस्यके दर्शन हो जावेंगे, उस समय, ध्रवश्य, ध्रानन्दके ध्रांसुऑकी भड़ी लग जावेगी। परन्तु उस देवता—दर्शनसे पूर्व कुत्हल धौर जिक्कासाको रम्य रीतिसे उठाना वेदने ध्रावश्यक समभा है।

(१) कतरा पूर्वा कतरापराथोः कथा जाते कवयः को वि वेद । विश्वं त्मना विभृतो यद्ध नाम वि वर्तेते अहनी चिक्रयेवं ॥ ८ ॥ ऋ०१।१८५।१॥

श्रथे—(कवयः) हे विद्वानो !(श्रयोः) इन [स्मितथा शुलोक] मेंसे (कतरा) कौनसा [लोक] (पूर्वा) कारणरूप, पूर्ववर्ती [था और] (कतरा) कौनसा (अपरा) कार्यरूपी, उत्तरवर्ती [है]; [ये] (कथा) कैसे (जाते) जन्मे; (कः) कौन (वि) ठीक (वेद) जानता है ? (यत) जो (ह) कुछ (नाम) निश्चयसे [पाया जाता है, उस (विश्वं) सवको [ये] (त्मना) अपने द्वारा (विभृतः) धारण करते हैं; (अहनी) दिन रात (चिकया—इव) मानो, पहियोंसे युक्त हुप २ (वि-वर्तेते) धुमते रहते हैं ॥=॥

कौन पहिले बना ? पृथिबी लोक या युलोक ? सारे युलोकका ज्ञान तो बहुत दूर है। अपने सौर जगतका ही विचार करो। क्या पृथिबीसे सूर्य बना या सूर्यसे पृथिबी बनी ? या, यह कि दोनोंका कोई संबंध नहीं है ? यह बात प्रतीत नहीं होती। अन्यथा दिन रातका चक क्योंकर चलता है ? क्यों पृथिबी सूर्यके इदं गिई अमती है ? पता तो निकालो, यह क्या बात है ? दिन रातका, लोकोंकी गतिका आधार, इन सबकी उत्पत्तिका मर्म, क्या है ? कौन ठीक २ जानता है ? क्या बस्तुतः ऐसा कोई भी नहीं। क्या संसारमें कोई पदार्थ ऐसा भी है, जिसके द्वारा इस बातका बोध हो सके ? यह कैसे हो सकता है ? जो कुक दिखाई देता है, वह सब पृथिबी और दाँ ने धारण कर रखा है। जब आधार न था, तो ये

पदार्थ भी न थे। इस लिये इनके द्वारा आधारका समाचार कैसे पार्वे ? तो क्या कोई गति नहीं ? सोचो, सोचो और सोचो। आंखें खोलो, खुब खोलो। स्थूलसे सुद्दमकी ओर बढ़ो और फिर बढ़ो। ध्रव आंखें खुली हैं और कुछ दिखाई नहीं देता। अब आंखें बन्द करो और फिर देखो। बढ़ते चलो और तब तक आंखें मत खोलो जब तक अन्दरका प्रचग्र प्रकाश बाधित न करे। समय आवेगा, जब पृथिवी और छुलोककी समस्या के साथ दूसरी भी अनेक समस्याएं सुलभ जावेंगी।

सत्य०—महाराज, यह विचित्र प्रकारका वैज्ञानिक उपदेश है। पर मंत्रके शब्दोंमें तो केवल प्रश्न ही पाया जाता है।

महा०—और वेदके प्रश्नोंको उठानेके प्रकारको दर्शानेके लिये ही मन्त्र पढ़ा गया है। प्रश्न प्रश्नके साथ ही समाप्त नहीं हो जाता। प्रश्नके साथ विकासका बीज पड़ता है। फिर पृष्ठ कहे प्रकारसे पुरुषार्थ होकर, वेदमें गाये हुए स्तोजोंके नायक भौतिक देवताओं और उनके परम कारण, महानायक जगदीश्वरका अनुभवरूपी सुकर पुष्प खिलता है।

सत्य०-महाराज, इस कमके प्रदर्शनके लिये वेद भगवान्से कोई मन्त्र सुनानेकी कृपा करें।

महा० सुनिए। धाठवं मग्डलके सौवें सक्तमेंसे नेम नामके ऋषि और इन्द्रका सम्वाद सुनाता हूं।

वस्तु०-महाराज, क्या वेदमें भिन्न २ लोगोंके सम्याद पाये जाते हैं ?

. महा०-वेदके अन्दर अधिकार-भेदसे सकल मानव-समाजके लिये उपदेश पाया जाता है। जिस प्रकार आध्यात्मिक संचाईका सालात्कार करके मनुष्य ऋषि-पदको प्राप्त होता है, यह सब बात प्रापको समभायी ही थी। प्रव प्राध्यात्मिक सच्चाइयोंकी परम सच्चाई, प्रत्येक पदार्थमें ईश्वरकी विभ्रतिमय सत्ताका दर्शन ही कहना चाहिये। ऐसा दर्शन करने वाला प्रत्येक भौतिक भावकी तहमें और उसके पीछे भगवानके हाथको प्रमुभव की प्रांखसे देखता है। प्रत्येक पदार्थ उससे, मानो, बोजने लग जाता है। नहीं २, वह ध्यानमें उस पदार्थके भौतिक चोलेको चीरकर, उसके प्रन्दर प्रौर बाहिर बसे हुए भगवानसे बातें करता है और सालात प्रभु उसे प्रपना मधुर सन्देश सुनाते हैं। इसी प्रकारका सम्वाद है, जो नेम ऋषि प्रौर इन्द्रके मध्यमें हुया। इन्द्र कोई भौतिक देवता नहीं, वरन साक्षात सर्वव्यापक, सर्वशिक्तमान भगवान है। हां वायु तथा वृष्टिके साथ संवन्धित विभृतियुक्त भौतिक चमत्कारको उसके देखनेका प्रारम्भिक द्वार समक्तनेमें कोई हजे नहीं।

(२) प्र सु स्तोमं भरत वाजयन्त इन्द्राय सत्यं यदि सत्यमस्ति । नेन्द्रो अस्तीति नेम उ त्व आह क ई ददर्श कमभिष्टवाम ॥९॥

मृ० ६ | १०० | ३ ॥ श्रायः—[हे लोगो ] ( वाजयन्तः ) बलकी कामना करते हुए [ तुम ] ( इन्द्राय ) प्रभुके प्रति ( सु ) ग्राव्ही रीतिसे (सत्यं) सम्रे (स्तोमं ) स्तोत्रको (प्रभरत ) खूब गाओ (यदि ) [ वह ] (सत्यं ) सचमुच (श्रस्ति ) है [ तब ऐसा करना ] । ( इन्द्रः ) प्रभु (त्यः ) कोई ( न ) नहीं (श्रस्ति ) है ( इति ) ऐसा ( नेमः ) नेम ( उ ) भी (श्राह ) कहता है; (कः ) कौन ( ई )

इसे (ददर्श) देख सका [और] (कं) किसकी (ग्रिभ-स्तवाम) अञ्दे प्रकार स्तुति करें ?॥ १॥

मन्त्र क्या है, जिज्ञांसुका श्रारम्भसे श्रन्त तकका वृत्तान्त है। वह विद्वान् पूरा विद्वान् मत समक्तो, जिसके मनमें कभी सन्देह न पड़ा हो। वेद अन्तिम परिशामकी घोषणा करता है। धौर वह स्पष्ट है। सर्व प्रकारका वल धौर पेश्वर्थ प्रभुसे प्राप्त हो सकता है। पर किन्हें ? जिनके हृदयमें पूरा विश्वास हो। वह विश्वास अधूरा होता है जो दूसरोंकी बातोंको सुनकर, विना अपना अनुभव प्राप्त किये कर जिया जाता है। वह जैसे उपजता है, वैसे हिल भी सकता है। परन्तु सर्व प्रकारकी संशयवृत्तिका समाधान होनेपर जिस विश्वासका उदय होता है, वह वास्तविक वलसे युक्त होता है, परन्तु समाधान तब होगा, जब पहिले तर्क, वितर्कका स्वभाव होगा। अतः वेद असली बात तक ठीक कमसे लानेकेलिये भ्रौर भक्ति-भावको सम्बा रंग देनेकेलिये तक, वितर्क करनेकी स्वयं आज्ञा दे रहा है। इन्द्रके स्तोत्र गाओ, पर सच्चे स्तोत्र गाध्रो । हृद्यका तार बजनेपर जब वाणीसे शब्द निकले, तव स्तोत्र ठीक होगा। हृद्यका तार तब वजेगा, जब उसके श्रन्दर किसी प्रकारके संदेहकी धूली न रहेगी। तो आओ देख तो लो कहीं प्रन्तःकरण पर कोई गुबार तो नहीं हा रहा।

माया०—महाराज, क्या सन्देह करना कोई ब्राच्छी बात है ?

महा०-अन्दी या बुरीका प्रश्न नहीं। प्रयोजन सच्चे अनुभवको प्राप्त करनेसे हैं। आरम्भिक सन्देह अल्पक्की बुद्धिकी श्रसमर्थताका सचक है। विचारके उपचारसे वह शनै: २ मन्द पड़ता हुआ, अनुभव-द्वारके खुलते ही सर्वथा द्विक्ष भिन्न हो जाता है। सर्वदा संदिग्धवृत्तिको बहुमूल्य सम्पत्तिके समान द्वातीसे लगाये रखना रोगकी दशाका सचक है। इससे बचना चाहिये। वेद उस आरम्भिक संदेहकी ओर संकेत करता हुआ ही इन्द्रकी सत्यताकी परीज्ञाके लिये प्रेरित करता है। स्तोत्र पीछे गाना। पहिले यह समक्त तो लो कि तुम्हारा इष्टदेव सत्यस्वरूप है। कहीं अपने आपको धोखेमें मत रखना। पूछो न हृद्यसे कि इन्द्र कहां है? वह दिखाई तो देता नहीं। किसने उसे देखा है? अरे, जब यह स्थित है, तो पूजा किसकी करने चले हो?

बस्तु० महाराज, वस्तुतः बात तो कुद्ध ऐसी ही है। बचपनसे पूजा करते चले आये हैं। मन्त्र और स्तोत्र कराउस्थ से हो रहे हैं। आपके इस कथनसे दिल कुद्ध हिलसा गया है।

सत्य० यदि इतनेसे ही हिल गया है, तो यही समम्भना चाहिये कि पहिलेस ही पक्का न था। पेसी भुरभुरी श्रद्धा बहुत दूर तक साथ नहीं दे सकती।

माया०—हम तो देखते हैं कि साधारण जनताका बड़ा भाग तो ऐसी ही श्रद्धाको जन्मसे लेकर मृत्यु पर्ध्यन्त धारण किये रहता है। उनका निर्वाह ठीक ही हो जाता है।

महा०—सत्यकामका भाव कुद्ध और था। श्रद्धा कहते हैं, वस्तुतत्त्वके धारण करनेको। परमसत्यको अनुभव करके, उसमें लीन होनेके लिये विना दूसरेकी प्रेरणाके, स्वयं अन्दरसे पदा होने वाली दृढभावनासे ही जीवन-द्वार खुलता है। इस जिये झानके प्रदीपकी शुद्धज्योति ही का दूसरा नाम श्रद्धा समभो। इस जिये जिसे साधारण जन श्रद्धा कहते हैं, वह वास्तवमें कुछ और हैं। वह श्रन्थकारकी उपज है। उसके सहारे जिस जीवनका निर्वाह होता है, वह साधारण पाशविक जीवन है।

वस्तु०—महाराज, वास्तविक स्थिरता कब प्राप्त होती है?

महा०—जब सत्यस्वरूप इन्द्रका साक्षात अनुभव होता
है। फिर लाख डुलानेपर भी दिल नहीं डोलता। उसी
अवस्थाका नाम श्रद्धा है। उसीसे सत्यकी प्राप्ति होती है।
उसीसे भवसागरसे मनुष्य तर जाता है। उसीसे भय और
शोककी मोहमायासे साधक अलग हो जाता है।

लोक०—प्राप्त कैसे हो ? महा०—तीव इच्छा से।

उप०-केवल इच्छा करनेसे ही सिद्धि हो जावेगी ?

महा०—यह भाव नहीं है। ऋषियोंने अनेक मार्गोंका अवलम्बन किया और सिद्धिको प्राप्त किया। किसीकी रुचि इन्द्रियसंयममें थी, तो कोई इन्द्र्य तपश्चर्याको अन्द्र्य समस्तता था। कोई नियमबद्ध जीवनके द्वारा सिद्धिको प्राप्त हुआ, तो किसीने ज्ञानकी प्राप्तिको महत्त्व दिया। मार्ग भिन्न २ होते हुए भी, प्रत्येक साधकके अन्दर तीव्र भावनाका होना अत्यावश्यक है। इस लिये इसे ही परम कारण समस्तो। इस मार्गके यात्रीको धवराना न चाहिये। यह बहुत जंबा और कठिन है। अनेक स्थानोंपर यह चक्र काटता है। पथिक वहींका वहीं प्रतीत होता है। परन्तु वस्तुतः वह आगे बढ़ रहा होता है।

सत्य ० ....यात्राका अन्त कब समभना चाहिये ?

महा० जब सूर्य उदय होता है, तो छिपा नहीं रहता। जब भक्तकी भावना असली अद्धाकी चमक तक जा पहुंचती है, तो अनुभवका भानु उदय होरहा होता है। उसे चारों ओर भगवानमें प्रतिष्ठित होती हुई आन्तरिक प्रवृत्तिकी प्रतीति होती है। अब उसे युक्तिकी अपेत्ता नहीं रहती। तर्क, वितर्क बहुत पीछे छूट जाते हैं। वेदने जहां पहले पड़ावका वर्णन करके, पथिकको इस यात्रापर डाल दिया है, वहां अन्तिम सीमापर उसे पहुंचा कर मध्यवर्ती पड़ावोंकी ओर भी इशारा कर दिया है। विना इन पड़ावोंको पार किये केवल तर्क, वितर्कसे अन्तिम गतिकी प्राप्ति नहीं हो सकती। इसी परम भक्तिकी अवस्थाका चित्र अगले दो मन्त्रोंमें रखा गया है। भक्तकी संदेहवृत्ति जड़से उखड़ चुकी है। अब उसके हदयमें सात्तात्कारकी तार बज रही है। वाणीसे उसीकी प्रतिध्वनि प्रकट होती है। उसके प्रकाशके लिये स्वयं भगवान, मानो, संकेत करते हैं।

(३) अयमस्मि जरितः पश्य मेह विश्वा जातान्यभ्यस्मि मह्ना । ऋतस्य मा प्रदिशो वर्धयन्त्यादर्दिरो भुवना दर्दरीमि ॥१०॥ ऋक्० ८ । १०० । ४ ॥

श्रर्थ — हे (जिरितः) स्तुति करने वाले, (श्रयं) यह (श्रिस्म) [मैं] हूं, (इह) यहां (मा) मुक्ते (पश्य) देख। (महा) महिमा द्वारा (विश्वा) सकल (जातानि) उत्पन्न हुए २ [पदार्थों] को (श्रिभि-श्रस्मि) वशमें रखता हूं। (ऋतस्य) ऋतके (प्र-दिशः) इशारे (मा) मुक्ते (वर्धयन्ति) बढ़ाते हैं; (ब्रा-दर्दिरः) निरन्तर चीरने वाला [में] (भुवना) लोंकोंको (दर्दरीमि) सदा चीरता हूं॥ १०॥

श्रव भक्त किसी अन्यसे नहीं पृक्ता कि ईश्वर कहां है। ग्रय तो वह सर्वत्र भगवान्की सत्ताको ग्रमुभव करता है। प्रत्येक पदार्थ उसीके शासनमें रह कर अपनी मर्यादानुसार कार्य करता हुआ प्रतीत होता है। वह जिधर देखता है, उधर ही उसे विचित्र नियमोंका भान होता है। बड़े क्या और होटे क्या, सभी पदार्थ सञ्चाईका प्रकाश करते हुए, उस सत्यके परम आधार, जगदीश्वरका प्रकाश करते हैं। अब वह संदेह नहीं करता कि किसने उसे देखा है, थ्रौर किसकी स्तुति करनी . चाहिये। भगवानने उसे दिव्य चत्तु प्रदान कर दिया है। ध्रव वह उसके विराट्स्वरूपको भजी भान्ति प्रत्यक्ष करता है। श्रव उसके सामने लोकोंका निर्माण श्रौर विनाश होरहा है। परमाणुओंका संघर्ष होता है। पुराने पदार्थ फटते हैं। नये जोड़ जुड़ जाते हैं। फाड़ने वाला भी वह आप है और जोड़ने वाला भी वह ब्राप है। ऐसा ब्रव भगवानका भक्त निरन्तर समभता है। न केवल विराट् स्वरूपको अपने अन्दर धारण किये हुए, वरन सदमसे सदम भावसे पदार्थींको चीरकर उनके थ्रन्दर वसे हुए देवके वह दर्शन करके निहाल हो जाता है।

(४) आ यन्मा वेना अरुहन्तृतस्य एकमासीनं हर्यतस्य पृष्ठे । मनश्चिन्मे हृद आश्रत्यवोचदिचकदिष्ठशुमन्तः सखायः ॥ ११ ॥ ऋक० = । १०० । ॥ श्रर्थ—(यत्) जब (वेनाः) साक्षात् श्रनुभवी विद्वान् (हर्यतस्य) सुन्दर (ऋतस्य) सत्यकी (पृष्ठे) पीठपर (श्रासीनं) वैठे हुए (मा) मुक्त (एकं) पंक तक (श्रारुहन्) चढ़ श्राते हैं; (चित्) तब (मनः) श्रन्तःकरण (मे) मेरे (हृदे) हृदयके साथ (श्रा-प्रति-आवोचत्) सीधी बात करता है; (सखायः) मित्र (शिशुमन्तः) बालकपनसे युक्त होते हुए (श्रचिकदन्) ख़ूब पुकारते हैं॥ ११॥

ब्रह्मागुडमें 'ऋत' अर्थात्, चित्र, विचित्र रचनाके अन्तर्गत नियम तथा क्रम सर्वत्र पाया जाता है। विज्ञानकी उन्नतिके साथ २ 'ऋत को भानका भी विकास होता जाता है। प्रति दिन इसकी सुन्दरता और मनोहरताके नये २ प्रमाण मिल रहे हैं। कुच्छ कालके लिये विद्याके मदसे या विकानके चमत्कारसे जो दिल हिल रहे थे, वे श्रव सची श्रदासे पूर्ण हो रहे हैं। अब विज्ञान तथा अनुभवके नेत्रोंसे सुभूषित विद्वान इन सब असंख्य नियमोंको एक सूत्रमें पिरोने वाले. इस सुन्दर उद्यानके महामहिम मालीसे प्रापने संवन्ध जोड रहे हैं। यह प्राचीन भारतके योगयुक्त महात्माश्रोंकी महिमा है कि उन्होंने आरंभसे ही अनुभवके द्वारको खोलनेके लिये इतना पुरुषार्थ किया। यह और भी उनकी बड़ाईकी वात है कि उन्होंने अपने अन्तःकरणके बलसे जहां जगतकी सञ्चाइयोंको ब्रानुभव किया, वहां उनके पीछे विद्यमान रहकर, उनका संचालन करने वाले भगवानका भी प्रत्यक्त किया। वेदके शब्दोंमें, पेसे भक्तोंका हृदय प्रभुके हृदयसे एक होकर, सचे मित्रोंके समान मिल जाता है। दुई दूर हो जाती है

और भेद मिट जाता है। दुई छौर भेद कमसमभी या वेसमभीके फल थे । जब तीवभावनासे प्रेरित होकर, पूर्ण पुरुषार्थसे युक्त होकर, भगवानके चरणोंमें सच्चे मित्र ग्रा पहुंचते हैं, तो बालकोंके समान सरलभावको धारण करके, वार २ अपने मित्रको बुला २ कर अपनी तसल्ली करते हैं कि हम वस्तुतः ठिकानेपर थ्रा पहुंचे हैं। ह्योटासा बालक बड़े नगरमें खोया जाता है। कई दिन तक घुम २ कर, थक टूटकर, जब वह बेचारा पुनः घरके द्वारको पा लेता है, तो फूट २ कर रोता हुआ दिलके दुःखको और 'मातः' २ कहकर प्राप्त होने वाले, निश्चिन्तताके भावका परिचय कराता है। यही श्रवस्था सचे भक्तोंकी समभनी चाहिये। न जाने, कितना काल बीता, हम अपने परम पितासे एक प्रकारसे जुदा होकर, इस विशाल, विचित्र, भूल भुह्लयियों में चक्र काट रहे हैं! क्या जाने वह शुभ समय कव भ्रावेगा, जब हमभी उस नन्हे बालकके समान फिर श्रपने पिताकी गोद्में रमण कर सकेंगे ? क्या स्वाभाविक वर्णन है ! क्या गम्भीर रस-प्रवाह वहा दिया गया है ! पुनः २ इसी चित्रको थ्रपने मनके सामने लाकर थ्रानन्द लाभ करनेको जी चाहता है। सज्जनो, इसी क्रमबद्ध विकासको प्राप्त होनेसे ही वस्तुतः अनुभव होता है कि किस प्रकार इस विचित्र रचनाका रचने वाला देव, चेतन, शुद्धस्वरूप, जगदीश्वर यह सारा खेल खेल रहा है।

लोक०—महाराज, यदि अनुभवके प्रकाशसे सम्पूर्ण रचना-क्रमका ज्ञान हो सकता है, तो इतने बड़े २ कला-भवनीं और वैज्ञानिक यन्त्रींद्वारा प्राकृतिक अनुसंधान करनेकी श्रावश्यकता ही क्या है ? फट समाधि लगा ली छौर फट सब भेद खुल गया। व्यर्थ इधर उधर भटकनेमें फिर क्या धरा है ?

महा०-यह श्रापका भ्रम प्रतीत होता है। जो श्रज्ञानी है, उसकी श्रद्धाका हाल सुन ही चुके हो। ज्ञानवानकी श्रद्धा ही असली श्रद्धा होती है। इस लिये विद्याके अधिक प्रचारसे तथा विस्तृत, सुद्म अनुसंधानसे जो प्रकाश पैदा हो, उसके श्रन्दर जो भक्तिकी ओर प्रवृत्त होगा, वहीं सची समाधिसे लाभ् उठावेगा। समाधिका श्रारम्भ तो वहुत शीघ्र हो जाता है। परन्तु देखना यह होता है कि उसमें साधक कितना आगे बढ़ता हैं ? श्रत्यन्न साधक साधारण लाभसे ही सन्तुष्ट होकर उसीमें खिचत हो सकता है। यही कारण है कि एक दो बातोंकी शक्ति पंदा करके, नाटकी लोग योगको तमाशा श्रौर-पुर्त्तिका साधन बनाये फिरते हैं। इस लिये विज्ञानका विकास अनुभवके विकासके लिये कम ब्रावश्यक नहीं। दूसरे, ब्रपनी २ प्रवृत्तिपर भी बहुत कुछ निर्भर है। अपनी २ रुचिके अनुसार विकासको प्राप्त करना स्वाभाविक है। यदि वाधासे मार्गको कोई साधक बदल भी ले, तो उसे पूरी सफलता नहीं हो सकती। इस लिये यांग्य शिक्षक अपने शिष्योंकी नैसर्गिक प्रवृत्तिका विचार करके ही उन्हें भिन्न २ मार्गोंका उपदेश करते हैं। इस लिये यह मत समको कि प्रत्येक व्यक्ति कट समाधि लगाकर सर्वज्ञ वन सकता है। यह श्रद्धापूर्वक, निरन्तर, चिरकाल तक पुरुषार्थ करनेका ही पुरायोदय होता है। हां, इसमें संदेह नहीं कि पेसा हो जानेपर, उस सिद्ध, महात्माको विना किसी वाह्य यन्त्रादिकी सहायताके, नाना प्रकारके रहस्योंका ज्ञान हो

सकता है, पर यह आवश्यक नहीं, कि उसकी उनके जाननेमें प्रवृत्ति हो।

सत्य०—महाराज, क्या वेदमें इस प्रकारसे प्राप्त हो सकनेवाले, विश्व-ज्ञानकी ब्रोर भी कुछ संकेत किया गया है।

महा०-हां, अवस्य है। इसी प्रकारके विश्व-ज्ञानसे ही साधकके अन्तस्तलपर उस परम शासककी अपार शक्तिका प्रतिबिम्बसा पड़ता है। वह देखता है कि प्रत्येक पदार्थ भगवान्के बांधे हुए नियमोंके अनुसार चलता है। इसी नियमका यह फल है कि सामष्टिक कल्याग्रके नित्य नये साधन उपस्थित होते रहते हैं । उसे अपने ऊपर विचार करके, अपना चित्र छोटा होता हुआ प्रतीत होता है। पाप और दुर्व्यसनोंके कारण वह अपने आपको विश्वके महायन्त्रमें थ्रखरता हुआ पाता है। कला घूमती है। चित्तकी शुद्धि हो जाती है। जीवन बदल जाता है। पापोंका दमन हो जाता है। साधक सिद्धिके विशाल पथपर पड़ जाता है। आध्रो, श्राज शेष समयमें इसी भावसे भावित ' श्रधमर्थेण ? स्कका थोड़ासा विचार करें। ' ब्रघ ' का ब्रर्थ पाप होता है और मर्पण्का भाव है दवाना या कुचलना। यह सुक्त विश्व-ज्ञानकी दढ़ नींवपर भक्तिके विशाल भवनकी रचना करता हुआ, दुर्भावरूपी गन्दी सामग्रीको बाहिर धकेल देता है। 'नासदीय' स्क कुत्इलजनक था। संकेतोंसे मर्म समभाता था । आजके इस सक्तमें वैज्ञानिक वर्णन द्वारा प्रभाव पैदा करनेका विचार पाया जाता है। भाव वही है,

प्रभुके द्वार तक पहुंचा देना । कहनेके प्रकारमें तथा विचारके दृष्टि-कोणुमें ब्रन्तर है।

सत्य०-महाराज, यदि विषयकी समानता है, तो देवता भी एक ही होना चाहिये।

महा०—पेसा ही होगा। उस सुक्तका देवता क्या था ? सत्य०—भाववृत्त ।

महा०—और, यहां भी वही हैं। इस स्क्रका ऋषि ध्रध्मर्षण है। यह हो सकता है कि भगवद्भक्तिसे, प्रभुकी महिमाके गानसे उसका 'जीवन पापरहित हो गया हो ध्रौर उसका यही नाम प्रसिद्ध हो गया हो। पीछे ध्राने वाले ऋषियोंने भी इस स्क्रके मननमें इस ध्रद्भुत शक्तिके होनेमें साक्षी दी है। इसी सद्भावसे प्रेरित होकर, उन्होंने सदासे इसे नित्य पूजामें स्थान दे रखा है। ध्राप प्रतिदिन इन मन्त्रोंको सन्ध्यामें पढ़ते हो।

(५) ऋतं च सत्यं चाभीद्वात्तपसोऽध्यजायत । ततो राज्यजायत ततः समुद्रो अर्णवः ॥१२॥ ऋक् १०।१६०।१॥

ध्रथः—( ऋतं ) ऋतं ( च ) ध्रौर ( सत्यं ) सत्य ( ध्रभि-इद्धात् ) प्रचग्रङ, प्रकाशमान ( तपसः ) तपसे (ध्रधि-श्रजायत) उत्तर प्रकट हुए; ( ततः ) उससे ( रात्री ) रात्रि ( ध्रजायत ) हुई [ ध्रौर ] ( ततः ) उससे ( ध्र्य्यवः ) गतिसे युक्त (समुद्रः ) समुद्र [ हुध्रा ] ॥ १२ ॥

'नासदीय 'स्क्तके अन्तमें प्रभुके शानमयतपकी महिमा गायी गयी थी। जब विधाता अपनी बांधी हुई, अनादि

मर्यादाके श्रनुसार सृष्टि रचने या संहार करनेका संकल्प करता है, तो क्रमसे अव्यक्तसे व्यक्त और व्यक्तसे अव्यक्तकी ओर गति होने लग जाती है। प्रभुका झान पूर्ण प्रकाशसे युक्त है। ग्रतः उसके बांधे हुए नियमोंमें कभी त्रुटि नहीं होती। उसके **ज्ञानका ही यह पुगय-प्रताप है कि इस प्रपञ्चमें यह सुन्द्**रता, उपयोगिता और सुकमता पायी जाती है। प्राकृतिक नियमोंका जहां निरन्तर चक्र चलता है, वहां आध्यात्मिक नियमोंके ब्राधारपर सत्य ब्रौर न्यायकी विजय ब्रौर दभ्भ तथा कपटकी पराजय होती है। जैसे श्रल्पक्षताके कारण श्रपने घरके गिर जानेके कारण, आंधी या मेंहके विश्वव्यापक उपयोगी स्वरूपको मनुष्य भूल जाता है, वैसे ही पापको फूलते फलते देखकर भी वह कभी २ घवरा उठता है। परन्तु तत्त्ववेत्ता अनुभवी, सज्जन जानते हैं कि वह क्षिणिक, श्राभासिक सफलताका भवन बालुके ढेग्पर खड़ा है। न केवल यही, वरन वे ऐसा भी भ्रपने मनन द्वारा समकते हैं कि पापी भी यदि वृद्धिको प्राप्त होता है, तो अपने अन्दर पापको छोड़कर दूसरे विद्यमान सद्गुर्गोंके प्रभावसे ही होता है। प्राकृतिक तथा श्राध्यात्मिक जगतकी इस सत्य-प्रतिष्ठाको प्रकट करनेके लिये वेदमें ' ऋत ' और ' सत्य ' शब्दोंका प्रयोग किया गया है।

सत्य०-महाराज, ये शब्द समान द्यर्थ वाले हैं या इनका द्यभिप्राय भिन्न २ है।

महा०—साधारण प्रयोगमें तो इनके ग्रर्थकी समानता ही प्रतीत होती है, परन्तु तात्त्विक दृष्टिसे विचार करें, तो कुछ भेद मानना पड़ता है । 'ऋत'का अर्थ है गति और 'गति' से

म्राचार्य साधारण गमनके साथ ज्ञान और प्राप्तिका भाव भी स्वीकार करते हैं। इस प्रकारसे 'ऋत'से वे सच्चे नियम संकेतित होते हैं, जिनके आधारंपर यह सतरा प्रपञ्च अखगड कममें वंधा हुआ चलता है और जिनके समक्तनेसे ज्ञान तथा सम्पत्तिकी प्राप्ति होती है । इसी प्राशयसे भौतिक मर्यादाका वाचक होता हुआ भी यह शब्द यज्ञादि सुकर्मोंका अर्थ देता है। 'सत्य' का सम्बन्ध सत्ताकी सार्थकतासे हैं । इससे उन नियमोंका ग्रहण करना है, जिनके आधारपर सारी सत्ताकी साधुता और श्रेष्ठता सिद्ध होती है। भौतिक जगत्में सुन्दरता श्रौर उपयोगिता श्रौर चेतन जगत्में स्वच्छ विचार द्वारा विकास 'सत्य' के ही मीठे फल हैं। प्रभुने अपने विशाल ज्ञानसे, जगत्में सुखी मर्यादाके अन्दर रसीलापन भी भर रखा है। हम स्वाभाविक प्रवृत्तियोंके साथ २ मिठासको जुड़ा हुआ पाते हैं। मिथ्या प्रवृत्तियोंमें भले ही दिल ललचानेको चिश्विक रस मिल जाता हो, पर वह शीघ्र ही विषके कडुवे घुग्टोंमें बदलकर सन्तापका कारण वन जाता है । विवेकी पुरुष इसी नियमके ब्राधारपर प्रायः सत्य तथा मिथ्यामें विवेक करके. सत्यके पत्तपाती होजाते हैं । इस प्रकार इस मन्त्रके पूर्वार्धमें दो मूल बातोंका उपदेश पाया जाता है । अर्थात् प्रभुका अनन्त ज्ञान श्रौर उसका फल स्वरूप 'ऋत' श्रौर 'सत्य'का भाव, जो उस विधाताके इस विधानमें कारणावस्थामें तथा कार्यावस्थामें बरावर पाया जाता है।

वस्तु०—महाराज, श्रन्तिम वाक्यको तनिक खोल दीजिए। महा०—इस वातका विस्तार तो गत सप्ताह होता रहा था। संसार सदा उस वर्तमान व्यक्त श्रवस्थामें नहीं रहता। श्रव्यक्तसे ही श्रारम्भ होता है श्रौर श्रव्यक्तमें ही लीन होजाता है। परन्तु चाहे सर्ग हो श्रौर चाहे हो प्रलय, दोनोंकी प्रतिष्ठा 'श्रुत' श्रौर 'सत्य' के दृढ़ श्राधारपर समभनी चाहिये। इस प्रकार मूल श्राधारका संकेत करके, सर्ग-क्रमका वर्णन करनेसे पूर्व, उसके पूर्वकी श्रवस्थाका चित्र वेद हमारे सामने रखता है। याद रखो यह श्रवस्था प्रलयकी श्रवस्थासे भिन्न नहीं है।

श्रन्य०-यह कैसे, भगवन् ?

महा०—जैसे समुद्रके बीचमें टापू होता है, ऐसे ही श्रव्यक-सागरमें इस व्यक्त संसारकी दशा है। चारों श्रोरसे यह श्रव्यक्तसे घिरा हुआ है।

वस्तु०—क्या सारा श्रव्यक्त संसारके रूपमें परिगत नहीं होता ?

महा०—इसका निश्चयात्मक उत्तर देना कठिन हैं। वेदका साधारण तात्पर्य लेकर तो यही कहा जा सकता है कि श्रव्यक्तका एक भाग ही व्यक्त होता है। इसका श्रपने श्रवसरपर फिर संकेत किया जावेगा। यहांपर यदि यह भी मान लिया जावे कि सकल 'श्रव्यक्त' व्यक्त होजाता है, तो भी यही कहेंगे कि जो श्रव्यक्त व्यक्तके श्रादिमें श्रर्थात् सर्गसे पूर्व था, वही इसके संहारके पीठें होगा।

लोक० - किस तरह, महाराज ?

महा०-पानी और भापका उदाहरण ले लो । पानी आदिमें होता है । गरमी बढ़नेपर भाप बन जाती है । फिर गरमी कम होनेपर पानी हो जाता है। इसी प्रकार मृल प्रकृति गरमी प्रादि निमित्तोंके द्वारा कार्यावस्थाको प्राप्त होकर, निश्चित कालंके लिये इसी श्रवस्थामें रहकर, दूसरे प्रकारके निमित्तोंके प्रभावसे पुनः मृल कार्यावस्थाको लौट जाती है। यह चक्र बड़े नियमसे चलता है। मन्त्रके उत्तरार्धमें इस श्रवस्थाको रात्रिके शब्दसे वर्णन किया है।

सत्य० – महाराज, इसमें भी कोई रहस्य होगा।

महा०-सज्जनों, दिनके समय हम अपनी इन्द्रियोंकी बृत्तियों द्वारा बाहिरके जगतुके साथ दूर २ तक श्रपना सम्बन्ध जोड़कर रहते हैं । यह एक प्रकारसे हमारी विस्तारकी अवस्था कही जा सकती है। रात्रिको यह सब वृत्तियां वापिस बुलाकर. नींदके श्रावरणके नीचे छिप जाती हैं। एक प्रकारसे हमारा भी संकोच होजाता है। कमसे कम दूसरोंके प्रति हमारे व्यवहारका स्वरूप 'ब्रव्यक्त' होजाता है । ठंक इसी प्रकार, प्रकृति भी श्रव्यक्त दशामें श्रपने श्रन्दर सारे व्यवहारका बीज तो रखती है, पर कोई चेतन द्रष्टा उससे उस ध्रवस्थामें परिचय नहीं प्राप्त कर सकता। यह उसकी रात्रिकी दशा है। वेद भगवान निश्चय दिलाता है कि जिस प्रकार दिन और रातका चक्र निश्चित वेगसे घूमता है, उसी प्रकार सारे जगत्की महारात्रि और महादिनका पर्याय भी निश्चित क्रमसे बदलता है । इन्हें ही ब्रह्मरात्रि तथा ब्रह्मदिन भी कहते हैं। जिस 'ऋत' श्रौर 'सत्य' के भावसे ब्रह्मरात्रिकी परिग्रति होती है, वही ब्रह्मदिनका भी मुलाधार है। ब्रव्यक्त श्रौर व्यक्तमें मुख्य भेद क्या है ? 'श्रव्यक्त' में प्रजा सोती है, निश्चल और निश्चेष्ट हो जाती है । 'ब्यक्त' में

परमाग्रुसे लेकर पर्वत पर्यन्त सभी पदार्थ जागते हैं, गितसे युक्त होजाते हैं। 'श्रव्यक्त' श्रनन्त सागर है, जिसके शान्त तल पर न बुलबुला ही उठता है और न लहरका नाम पाया जाता है। जब 'व्यक्त' का कांटा बदलता है, तो उस श्रनन्त सागरमें हलचल मच जाती है। मन्थन सा होने लगता है। 'समुद्र' तो वही है, पर श्रव वह 'श्रग्व' श्रर्थात व्यापक गितसे युक्त होगया है। लहरपर लहर उठती है और टक्करपर टक्कर लगती है। इस मन्त्र द्वारा व्यक्तके मौलिक स्वरूपका परिचय कराकर, दूसरे मन्त्रमें वेद उससे श्रागेके विस्तारका संकेत करता है।\*

(६) समुद्रादर्णवादिघसंवत्सरो अजायत । अहोरात्राणि विद्धिक्षस्य मिषतो वशी ॥ १३ ॥ ऋ० । १० । १६० । २ ॥

प्रार्थ:—(प्रार्गवात्) गतियुक्त (समुद्रात्) सागरसे (प्राधि) उत्तर (संवत्सरः) संवत्सर (प्रजायत्) प्रकट हुग्रा।(विश्वस्य सारे (मिषतः) हिलते हुए [प्रपंच ] के (वशी) शासकने (प्रहोरात्राणि) दिन, रात (वि-द्धत्) बनाते हुए॥१३॥

<sup>\*</sup> सायणाचार्य्यने 'रात्री' से साधारण रात्रि और 'अर्णवः' से 'जलयुक्त' का भाव लिया है । सूर्यकी रचनाका सकेत आगे आवेगा । इस रात्रिका भी वही अवसर होगा । यह जलका समुद्र पृथिवीसे पृथक् नहीं है । उसका वर्णन वहुत आगे आता है । प्रतीत होता है भाष्यकारके मनमें सर्गक्रमका निश्चयात्मक प्रतिबिम्ब विद्यमान न था। 'भाववृत्त' जब देवता है, तो 'भाव' का असम्बद्ध वर्णन न लेकर, क्रमबद्ध, नित्य इतिहासका स्वरूप ही समझनेका यल करना चाहिये। इस रीतिपर इस स्कपर विचार आरम्भ करनेका श्रेय आचार्य दयानन्द को है।

(७) सूर्याचन्द्रमसौ घाता यथापूर्वमकल्पयत् । दिवंच पृथिवीं चान्तरिक्षमथो स्वः ॥ १४ ॥ ऋ० १०।१६०।३॥

ध्रथः—(धाता) धारण करने वालेने (सूर्याचन्द्रमसौ) सूर्य ध्रौर चांदको (यथा पूर्व) पूर्वकी भान्ति [और इसी प्रकार] (दिवं) द्युलोकको (पृथिवीं) पृथिवीको (ध्रन्तिरक्षं) मध्यवर्ती लोकको (ध्रथ-उ) तथा (स्वः) ध्रन्य सुगति तथा सुखसे युक्त ध्रनन्त लोक, लोकान्तरोंको (ध्रकल्पयत्) कल्पित किया॥ १४॥

'व्यक्त ' होने वाले प्रपञ्चके मुलमें गित है, पर जब तक उस गितका पिरणाम 'संघात 'के रूपमें न निकले, तब तक 'ग्रामिव्यक्ति ' असंभव हैं । सर्गके प्रादिमें प्रव्याहत मन्थनसे पदार्थोंका परस्पर विवेक होता है। ग्राक्षण और प्रपाक्षणका व्यवहार चलने लगता है। गरमी और सरदीके पर्याय बदलने लगते हैं। होटे २ ग्रवयव मिलकर बड़े २ ग्रवयवी प्रकट होते हैं। मिलकर, इकट्ठा रहनेका युग ग्रामंभ होता है। उस ग्रवस्थाका ही वाचक 'संवत्सर ' शब्द समम्मना उचित है। परमाण्ण गितयुक्त थे और परस्पर मिलने लगे थे। परन्तु वेद पुनः याद दिलाता है, कि यह सारा कार्य भी विधाताके नियमके ग्रनुसार ही हो रहा था। यह सर्ग-क्रम प्रथमवार नहीं हुग्रा था। यह चक्र ग्रनादि कालसे चला ग्राया था और ग्रन्त काल तक चला जावेगा। इस लिये उस परम शासकके ज्ञान तथा उसकी प्रेरणासे ही, जैसे इस सर्गसे पूर्व असंख्यवार निर्माण हुग्रा था, वैसे ही इस वार भी हुग्रा।

परमाग्रुओं के संघातसे स्थूल पदार्थीका प्रकाश हुआ। सूर्य और चांदके प्रकाशसे दिन और रातके व्यवहार चले। द्युलोक, पृथिवीलोक श्रौर इनके मध्यका विशाल श्रंतरिज्ञलोक श्रपने २ क्रमसे विकिसित हुए। परन्तु स्मरण रखो, ये तीनी लोकींकी कल्पना हम अपनी पृथिवीकी अपेक्षा ही करते हैं। इसका यह प्रर्थ न समभना चाहिये कि ब्रह्माग्ड इतना ही है, जितना हमने अपनी अल्पक्षतासे कल्पना कर लिया। वेद ग्रन्तमें ' स्वः ' के शब्दसे यह संकेत करता हुआ अन्तमें हमारे मानसिक चित्रको अनन्ततामें लीन कर देता है। हमें वस्तुतः पता नहीं लग सकता कि इस जगत्का कितना चिस्तार है ? पर, हां भ्राध्यात्मिक तथा वैज्ञानिक अनुभवसे यह विश्वास . ग्रवर्य है कि जितना भी यह प्रपञ्च है, उसमें सुगति और सुख पाया जाता है। जो भाग दिखाई देता है, जिससे हम किसी न किसी प्रकार परिचित हैं, उसमें भी और जिसका हमें कुछ पता नहीं, उसमें भी 'ब्यक्त ' ग्रवस्थामें सुख और सुगति मौजूद हैं। वास्तवमें सुगति सुखका कारण है।

सत्य०—क्या जगतमें सर्वत्र सुख ही सुख है ? हमें तो दुःखकी श्रिधिकता दिखाई देती है। बड़े २ महात्माध्रोंने इसी भावसे प्रभावित होकर संसारसे नाता तोड़ दिया।

महा०--आपका कहना ठीक है। मनुष्यके दृष्टिकोणसे देखें, तो जगतमें घोर संग्राम, अत्याचार, अनर्थ, रोग, शोक और संतापका ही तांता जगा हुआ है। परन्तु विधाताके विधानका इसमें अपराध नहीं। मनुष्यकी अल्पञ्चताका ही यह दुष्परिणाम है। यदि हम किसी प्रकारसे सारे आध्यात्मिक श्रौर भौतिक नियमोंको समभकर, उनके श्रनुसार व्यवहार कर पार्वे, तो दुःखका नाम भी न रहे। रचनामें दुःख नहीं। उसके संसर्गमें श्रानेवाले प्राणीको श्रपनी परिस्थितिके श्रनुसार सुख श्रौर दुःखकी प्रतीति होती है। श्राग जलती है। प्रकाश श्रौर जीवनका चमत्कार है। श्रनेक प्रकारके सुखका कारण है, पर बालक हाथ श्रागे करके चीखने लग जाता है। यह दुःख है। पर कहां? बालकके हृद्यमें। श्रागके साथ उसका कोई संबंध नहीं।

सत्य॰—यदि ऐसा है, तो सुखका भी उससे कोई सम्बन्ध नहीं।

महा०—जहां तक जड़ जगत्का प्रकरण है, सुखभी उसमें नहीं है। हां, वह सुखका साधन होसकता है। विधाताका विधान सबके कल्याणके लिये ही होना चाहिये। इस लिये यह कहा गया है कि प्रभुने तो जगत्को सुखका हेतु ही बनाया है, पर होता यह दुःखका हेतु भी है। इसमें कारण हमारी भूल है। उसे दूर करनेके लिये ही यह यात्रा हो रही है। प्रत्येक चेतन तत्त्वके इतिहासमें वह शुभ न्नण श्रवश्य श्रावेगा, जब वह सब श्रुटियोंसे मुक्त होकर, शुद्ध स्वरूपको धारण करेगा। जब तक हम इस यात्रापर चले हुए हैं, हमें जानते हुए दुःखका स्वागत तो न करना चाहिये। पर, हां यदि हमारे पूर्व श्रव्हानके फलके रूपमें हमें भुगतना पड़े, तो हमें घबराना भी न चाहिये। उस भट्टीमें तपकर ही श्रात्म—सुवर्ण कुन्दनकी शोभाको धारण करेगा।

वस्तु०-भौर, यह जो भ्रापने संकेत किया था कि

पूर्वकी भान्ति सृष्टिको रचा गया, इसमें कई प्रकारका संदेह होता है। ईसाई श्रौर मुसलमान लोग तो शायद ऐसा नहीं मानते।

महा०—उनकी पुस्तकों में इस सर्गका वर्णन पाया जाता है। यह कहीं नहीं कहा गया कि यह प्रथम सृष्टि है। उनका भाव भगवान्की महिमा बताने में है। भगवान्ने इच्छाकी श्रीर यह जगत प्रकट हो गया। इसका यह अर्थ नहीं कि उसने इससे पूर्व भी इच्छा नहीं की थी श्रीर जगत्का प्रकाश नहीं हुआ। पर वेद तो स्पष्ट संकेत करता है। श्रीर है भी ऐसा ही युक्तियुक्त। चाहे केवल प्रभुक्ती इच्छा कारण हो श्रीर चाहे साथ प्रकृतिको उपादान माना जावे। कारणकी नित्य सत्ताका यह स्वाभाविक परिणाम होना चाहिये कि कार्यका प्रादुर्भाव हो। भावका श्रत्यन्त श्रभाव और श्रत्यन्त श्रभावका भाव होना श्रसंभव है। श्रतः किसी न किसी रूपमें यह जगत पूर्व भी विद्यमान था और श्रागे भी रहेगा।

सत्य०—पहिले ' श्रव्यक्त ' ही चला श्राता था। महा०—और, श्रव व्यक्त क्यों हो गया ? सत्य०—प्रभुकी पेसी ही इच्छा हुई।

महा०—नहीं, प्यारे, यह युक्ति ठीक नहीं है। जब अन्य प्रमाणों से यह निश्चित हो जावे कि पहिले सृष्टि नहीं हुई थी, तभी यह कल्पना हो सकेगी कि प्रभुकी ऐसी ही इच्छा थी। प्रत्येक पदार्थमें तिरोभाव और प्रादुर्भावके पाये जाने से, समिष्टिमें भी इन दोनों वातों को मानकर हम कह सकते हैं कि विधाताका विधान दो अवस्थाओं में बदलता रहता है। कभी

प्रकट हो जाता है थ्रौर कभी संहार हो जाता है। इस परिवर्तनका क्रम नियमबद्ध है। इसीके द्याधारपर विधाताको मानना पड़ता है। बाहिरकी युक्तियोंमें यही प्रधान युक्ति है। यदि इसी बातको उड़ा दिया जावे, तो विधाताका विचार भी कभी न आवे। विधाता अनादि है, अतः उसकी इच्छा आदि शक्तियां भी सदासे हैं। उसकी इच्छा ब्रादिका परिणाम यह विधान भी सदासे है। न कोई नयी सृष्टि है और न कोई अन्तिम प्रलय ही है। यह तो चक्र है। इसमें आदि और श्रन्तकी तलाश व्यर्थ है। भला, तुम्ही बताश्रो, इस सर्गके थ्रारंभका भी हमें क्या पता है ? क्या निश्चयसे कह सकते हैं कि पहिले रात थी या दिन ? वस्तुतः न रात पहिले थी और न दिन। पहिलेका शब्द ही प्रयुक्त नहीं हो सकता। यस, तो -ईश्वरवादियोंको ईश्वरकी नित्य सत्ताके कारण और अनीश्वर-वादियोंको ग्रभाव से भावकी उत्पत्तिके ग्रसंभव होनेके कारण यह जगत सदासे चला बाता हुआ ही मानना पड़ता है। शेष रही बात, सर्ग थ्रौर प्रलयके स्वरूपकी। उसमें भेद हो सकता है। उस अवस्थाका साज्ञात्कार तो किसीको हो नहीं सका, क्योंकि 'नासदीय 'सकके शब्दोंमें 'देवता भी उसके पीछे प्रकट हुए '। यह वेदकी ध्यनुपम महिमा है कि इसमें इतने सदम ओर गहन विषयपर भी इतना प्रकाश डाला गया है। रेखारूपसे सारा वर्णन नयेसे नये वैज्ञानिक अन्वेषणोंके साथ चलता है। जिस निर्भीकता और उदारतासे प्रगम्य बातोंकी श्रोर इशारा किया गया है, वह प्रशंसनीय है। मनुष्यके इस थ्रादिम साहित्यमें पेसा परम दार्शनिक श्रौर वैज्ञानिक चमत्कार

विना प्रभु-प्रसाद और साक्षात् अनुभवके असंभव है। यही कारण है कि आयावर्त्तमें आरम्भसे वेदके प्रति न केवल जनताकी, वरन परम विद्वानोंकी भी अनन्यसाधारण श्रद्धा और भक्तिका भाव चला आता है।

## दशम खएड । प्रपञ्चकी प्रतिष्ठा ।

सत्य०-महाराज, श्राज कौनसा प्रकरण चलेगा ?

महा०—सज्जनो, आज अथर्ववेदके दसवें काग्रडके सातवें स्क्तकी चर्चा होगी । यह स्कम्भ-स्क्तके नामसे प्रसिद्ध है। स्कम्भका अर्थ है खम्भा अर्थात् आधार। जो कुच्छ इस विशाल, नि:सीम ब्रह्माग्रडमें पाया जाता है, उस सवकी प्रतिष्ठा उस परमेश्वरमें समभनी चाहिये। इसी हेतुसे उसका स्कम्मके नामसे वर्णन किया गया है।

लोक०—महाराज, साधारण लोगोंमें पेसा विश्वास पाया जाता है कि इस लोकको शेष नाग अपने सहस्र फर्णोंके ऊपर संभाले हुए है। इसका क्या तात्पर्य है ?

महा०—कविता जहां रस और चमत्कारके कारण प्यारी लगती है, वहां श्रालङ्कारिक कल्पनाओं के कारण उससे कई प्रकारके मिथ्या विश्वास भी चल पड़ते हैं। कवि लोग साधारण पदार्थों का श्रसाधारण भाषा और भावसे रंगा हुश्रा वर्णन करके प्रसन्न हुश्रा करते हैं। जो पदार्थ जैसा है, उसका स्वरूप

चित्रित करनेके लिये उसके समान स्वरूप वाले पदार्थकी उपमाको बीचमें अवश्य ले आते हैं। सच पूछो, तो उपमा काव्यरचनाकी जान है। उपमाके भावको और आगे बढ़ाकर रूपक, अतिशयोक्ति, समासोक्ति आदि अनेक प्रकारके आलक्कारिक भेदोंका प्रयोग किया जाता है। उपराम जी, साहित्यसे अपरिचयके कारण कुच्छ कठिनता तो प्रतीत नहीं हो रही?

उप०-कुच्छ है तो सही।

महा० - अच्छा, तो एक साधारण उदाहरणसे स्पष्ट करता हूं। सुन्दर, चांद सा मुखड़ा, यहांसे उपमा चलती है। 'मुखरूपी चन्द्रमा मुस्क्यानकी प्रभासे पूर्णिमाके विकासको प्राप्त हो रहा था'। इस वाक्यमें समानताके भावको मन ही मनमें निश्चित करके, उपमेय मुखादि पदार्थोंको उपमान चन्द्रादिके रूपमें कह दिया गया है। किच इससे और आगे चल कर उपमेयको उपमानमें सर्वथा लीनसा करके, रूपकको भी बोभ समभता है। मुखादिका वर्णन न करके, चन्द्रादिका ही कथन करता है। प्रकरणादिसे समभने वाले मुखादिका ही प्रहण करते हैं। जितना अधिक इस कलाकी विशेषता बढ़ती है, विज्ञ श्रोताओं और पाठकोंको उतनाही अधिक आनन्द अनुभव होता है।

लोक०—महाराज, मैंने एक प्रश्न किया था।

वस्तु०—वाह २ उधर ही तो महाराज थ्रा रहे हैं।

महा०—प्यारो, ठीक इसी प्रकार तार्किकोंके रूखे, सुखे,
मापे तुले हुए शब्दोंको भाव और अलंकारका सुहावना पहरावा

देकर, जगत्की रचनाको एक सुन्दर, रोचक कथा बना लिया गया है। वेदने भी साधारण आधार या प्रतिष्ठाके स्थानपर 'सकम्भ' शब्दका प्रयोग किया है। स्तम्भका चित्र सामने आते ही, उस पर खड़े विशाल भवनका चित्र भी साथ ही उपस्थित हो जाता है। ईश्वरका इस विषयमें ब्रह्माग्डसे वही संबंध है, जो खम्भेको भवनसे हैं। इतनी बात न कह कर, वेदने भी ब्रालङ्कारिक संद्रोपसे काम लेते हुए केवल स्कम्भसे ईश्वरको लक्षित कर दिया है। मैंने कदाचित कलही यह भाव दर्शाया था कि इस व्यक्तके इधर भी श्रौर उधर भी श्रव्यक्त रहता है। इस वर्गनमें थोड़ासा श्रौर विचार करते हैं। 'श्रव्यक' दो प्रकारका है। एक वह जो सदा अव्यक्त रहता है। दूसरा वह, जो सर्गकालमें व्यक्त होकर, प्रलयकालमें पुनः श्रव्यक्त होजाता है। प्रथम प्रव्यक्त परम अव्यक्त कहा जा सकता है। वह, वह श्राध्यात्मिक, सर्वगत तत्त्व है, जो सर्वदा श्रखगड, एकरस रहता है। सब पदार्थीके परिवर्त्तनशील होते हुए भी, वह एक, तदवस्थ श्रवशेष रह जाता है । इसी लिये उसे सदा पृथक् सा रहनेसे शेष कहा गया है। परन्तु वह वास्तवमें किसी कोनेमें शेष पड़ा रहने वाला 'शेष' नहीं है । वह 'नाग' है। श्रग कहते हैं गति रहितको, श्रतः 'नाग' वह हुश्रा, जो गति वाला हो। अर्थात् प्रभु नित्य, अपरिशामी होनेसे 'शेष 'और सर्वगत होनेसे 'नाग ' कहलाता है। कविता यहीं तक न रह सकी। ' नाग 'के धात्वर्थको सपैके साधारम्, प्रचलित अर्थके श्रन्दर लीन करके, यह कल्पना चलादी कि इस ब्रह्माग्डका श्राधार शेष नामका महाविस्तृत, सर्प विशेष है।

लोक०-तो क्या यह सब कपोल-कल्पना ही है ?

सत्य ० — ग्रौर, क्या ग्रापने वास्तवमें यही समक्त रखा था कि ऐसा कोई सर्प होगा, जो सबको धारण कर रहा होगा!

वस्तु०—हो भी, तब भी तो आधारका प्रश्न तो हल न होगा। वह सर्प भी तो ब्रह्मागुडका भाग ही होगा! उसे कौन धारण कर रहा होगा? भवनको खम्भे धारण करते हैं। खम्भोंको पृथिवी धारण करती है। उसे वह सर्प धारण करता है। और उसे? अवश्य कोई ऐसी सत्ता होनी चाहिये, जो इस प्रपञ्चसे सदा पृथक् रहने वाली हो। उसीके विषयमें महाराजने (परम अव्यक्त )का शब्द कहा था।

लोक०—यह भी सुना जाता है कि एक बैल इस जगतको . अपने सींगोंपर धारण करता है।

महा०—भोले भाई, यहां भी वही राम कहानी है। बैलके लिये संस्कृतमें 'गौ'शब्द है। इसका अर्थ है 'गतिमान'। वही भाव जो नाग शब्दमें पाया जाता है।

माया०-महाराज, यह सींग और फण क्या हुए ?

महा०—जब बैल और संपंकी करूपना हो गयी, तो रूपकको पूरा करनेके लिये, इन शब्दों द्वारा प्रभुकी अनन्त शिक्तको पूरा करनेके लिये, इन शब्दों द्वारा प्रभुकी अनन्त शिक्तको संकेत किया गया। प्रश्न पैदा हुआ कि संपंमें यह शिक्त कैसे है कि वह सब बोक्तको उठा रहा है ? उत्तर मिला कि , उसके असंख्य, विशाल फर्ण हैं। उनपर सबको उठाता है। अलंकारको निकाल कर यह भाव बनता है कि प्रभु अपनी महिमासे सबको धारण करता है। उसे किसी अन्य साधनकी अपेक्षा नहीं होती। नहीं २, उसकी शिक्तयोंका क्या पुक्षने हो ?

जैसे बैलके सींगपर बैठे हुए पक्षका बोक्त बैलको प्रतीत तक नहीं होता, ऐसेही ईश्वरके लिये जगतका सारा धारण धौर पोषण लीला समान है।

वस्तु०—महाराज, जो ध्राकर्षण तथा गति प्रकृतिमें पाई जाती है। उसीके द्वारा सारा जगत तुला हुआ भी तो माना जाता है।

महा०-पित्रुली शताब्दीके उत्तरार्धमें जब वैज्ञानिक चर्चा एक साथ तीव्रताके साथ चली थी, तो अवश्य ऐसाही प्रतीत होता था कि अब मनुष्यको ईश्वरके माननेकी आवश्यकता न पडेगी। परन्तु धीरे २ अन्धा जोश गम्भीर शान्तिमें बदल चुका है। श्रव गहरे पानीमें चलने वाले, विद्वान श्राकर्षण थ्रौर गतिको व्यक्तके साथ वंधाहुत्रा श्रनुभव करते हैं। जो शक्ति अव्यक्तको व्यक्तमें बद्दलनेके लिये मूलमें कांटा बदलती है, वही वास्तवमें सब ब्रह्मागुडको धारण करती है। इस समय, ब्रार्थात् व्यक्त जगत्की ब्रावस्थामें, निःसंदेह भौतिक गतिका नियम पर्याप्त है, परन्तु इसका यह भाव नहीं कि इस गतिके मौलिक प्रेरकको भूल जावें। इस लिये वेदसे लेकर, सब श्राप्त विद्वानोंने, सबकी प्रतिष्ठा उस परमदेवमें स्वीकार की है, जो स्वयं विना किसी अन्य आधारके प्रतिष्ठित रहता है। अब में ब्रापको 'स्कम्भ ' स्क सुनाता हूं। यह बहुत बड़ा स्क है। घवरा न जाना । संद्रोपसे अर्थ करता जाऊंगा । कहीं २ कोई बात हो, तो पृञ्ज भी लेना। यह आवश्यक नहीं कि प्रत्येक मन्त्रमें नयी २ बात लिखी हो। एकही बातको अनेक प्रकारसे **बार २ कह कर, उसका संस्कार दढ़ किया जाता है**।

(१) किस्मन्ने तपो अस्याधितिष्ठति किस्मन्नंग ऋतमस्याध्या-हितम् । क त्रतं क श्रद्धास्य तिष्ठति किस्मिन्नंगे सत्यमस्य प्रतिष्ठि-तम् ॥ १५ ॥ अथर्व० १० । ७ । १ ॥

धर्थ—( धस्य ) इस [ ब्रह्माग्डके आधार, परमदेव ]के (किस्मन् ) किस (अंगे ) भागमें (तपः ) तप ( अधि-तिष्ठति ) निवास करता है; (किस्मन् ) किस (अंगे ) भागमें (ऋतं ) ऋतं ( अधि धा-हितं ) रखा रहता है। (क ) कहां ( वतं ) वत [ और ] (क ) कहां ( अद्धा ) ( अस्य ) इसके [ भागोंमें ] (तिष्ठति ) ठहरती है ? ( अस्य ) इसके (किस्मन् ) किस ( अंगे ) भागमें ( सत्यं ) सत्य ( प्रतिष्ठितं ) प्रतिष्ठित होता है ? ॥ १४ ॥

तप, ऋत, बत, श्रद्धा और सत्य ध्राध्यात्मिक भाव हैं।
जगत की रचना ध्रौर प्रचालनमें इनका सद्भाव पाया जाता है।
वेद परमेश्वरकी ध्रोर संकेत करनेके लिये यहां भी उसी
कुत्हलजनक, प्रश्न-शैलीका प्रयोग करता है, जिसका ध्राप
'नासदीय' स्कमें परिचय प्राप्तकर चुके हैं। बताध्रो, इन गुलोंका
मूल स्नोत कहां है ? इनके ध्राधारपर सारा भौतिक, सामाजिक
तथा धार्मिक जीवन चलता है। इनके विना एक पग धरना भी
ध्रसंभव होजाता है। इन्हींके द्वारा विश्वव्यापक नियमोंका
परिचय होता ध्रौर हृदय-मन्दिरमें विश्वासकी रेखा जागृत
होती है। सारा व्यवहार चल पड़ता है। तिनक इस विश्वासको
ठेस पहुंच जावे, भट सब धन्धकार होजाता है। यदि यह बात
है, तो वेद प्रेरणा करता है कि उस मूलकी ध्रोर बढ़ो, जो इन
उत्तम भावोंका वास्तविक ध्राधार है।

(२) कस्मादंगाद् दीप्यते अग्निरस्य कस्मादंगात् पवते मातरिश्वा । कस्मादंगाद् वि मिमीतेधिचन्द्रमा मह स्कम्भस्य मिमानो अंगम् ॥ १६॥

प्रथं:—(अस्य) इसके (कस्मात) किस (अंगात) अंगसे (अग्निः) आग (दीप्यते) प्रकाशमान हो [पड़ती] है; (अस्य) इसके (कस्मात) किस (अङ्गात) अंगसे (मातरिश्वा) वायु (पवते) चल पड़ती है। (महः) बड़े (स्कम्भस्य) स्कम्भके (कस्मात) किस (अंगात) अंगसे (अंगं) भागको (मिमानः) मापता हुआ (चन्द्रमाः) (अधि-वि-मिमीते) ऊपरको चढ़ता आता है?

भौतिक विकासके आरंभमें आध्यात्मिक प्रेरणाको आवश्यक सममकर, उसका प्रथम मन्त्रमें वर्णन किया गया। अब इस मंत्रमें भौतिक पदार्थोंकी ओर उसी प्रकार ध्यान आकर्षित करके, प्रश्न द्वारा जगदीश्वरका चिन्तन कराया जाता है। अग्नि और वायुका आधार वही है। चन्द्र उद्य होता है। कहांसे निकल आता है ? यह आकाश उस स्कम्भका एक प्रकारसे विस्तृत अंग है। चन्द्रमा इसे मापता हुआ ऊपरको बढ़ता चला जाता है। कौन इसे ऐसा करवा रहा है? सोचो और सममो।

(३) कस्मिन्नंगे तिष्ठति भूमिरस्य कास्मिन्नंगे तिष्ठत्यन्तरिक्षम् । कस्मिन्नंगे तिष्ठत्याहिता द्यौः कस्मिन्नंगे तिष्ठत्युत्तरं दिवः ॥१७॥

अर्थः—(अस्य) इसके (किस्मन्) किस (अंगे) अंगमें (भूमिः) भूमी (तिष्ठति) खड़ी है ? (किस्मन्) किस (अंगे) अंगमें

(ग्रन्तिरक्षं) मध्यलोक (तिष्ठति) खड़ा है ? (कस्मिन) किस (ग्रंगे) अंगमें (ग्राहिता) स्थापित हुन्ना (ग्रौः) द्युलोक (तिष्ठति) ठहरता है ? (कस्मिन) किस (ग्रंगे) ग्रंगमें (दिवः) द्युन्लोकसे [भी] (उत्तरं) ऊपरका [लोक] (तिष्ठति) ठहरता है ? ॥१७॥

वस्तु॰-महाराज, क्या भूमी खड़ी है ? यह तो प्रतिज्ञण

ब्रत्यन्त वेगसे सूर्यके इदं गिर्द घूम रही है।

महा०-ठीक है, पृथिवी सूर्यके चारों ओर घूमती है। इसी लिये वेदमें ध्रनेक स्थानींपर इसे गौ शब्दसे वर्णन भी किया गया है। परन्तु यहां गतिका संकेत मुख्य नहीं। यहांपर थ्राधार थ्राधेयके भावको दृढ़ करके बतलाना है । तास्विक दृष्टिसे देखें तो यहां सूर्य भी कव खड़ा है ? स्थूल दृष्टिको वर्ते तो हम चलते फिरते हैं, परन्तु पृथिवी खड़ी है । इस लिये गति आदिकी प्रतीति सदा देखने वाले और दिखाई देने वाले पदार्थोंके मध्यमें परस्पर अपेज्ञाकृत होती हैं । हम पृथिचीको साथ लेकर सूर्यको स्थिर मान लेते हैं । परन्तु वास्तवमें सूर्य भी स्थिर नहीं । परमाग्रु २ गतिमान होरहा है । सब पदार्थ बिलोये जा रहे हैं, मथे जा रहे हैं, रगड़े जा रहे हैं थ्रौर टुकड़े २ किये जारहे हैं। परन्तु चित्रका दूसरा रूप भी मौजूद है। नये २ पदार्थ जुड़ रहे हैं श्रीर उनपर स्थायी सृष्टि होरही हैं । इस प्रकारके स्थूल दृष्टिसे दृष्टिगोचर होने वाले, अवस्थानको ही यहां सामने लाकर, वेद प्रश्न द्वारा इसके आधारकी थ्रोर संकेत करता है । पृथिवी, ग्रन्तरित्त और द्यौ सबका आधार वही जगदीश्वर है । पर, क्या ब्रह्मागड द्यौ तक ही समाप्त होजाता है ? नहीं, केवल हमारी थ्रांख उसके थ्रागे नहीं बढ़ सकती।

तो न बढ़े, प्रभु तो आगे भी भरपूर होरहा है। वह सर्वत्र अपनी महिमा द्वारा सबको धारणकर रहा है। फिर इसी विषयको दूसरे प्रकारसे कहते हैं।

(४) क प्रेप्सन् दीप्यत जध्वों अग्निः क प्रेप्सन् पवते मातरिश्वा । यत्र प्रेप्सन्तीरिमयन्त्यावृतः स्कम्मं तं बृहि कतमः-स्विदेव सः ॥ १८ ॥

अर्थ:—(क) कहां (प्र-ईप्सन) पहुंचनेकी इच्छासे (अग्निः) आग (ऊर्घ्वः) ऊपरको (दीप्यते) प्रज्वित होती हैं ? (क) कहां (प्र-ईप्सन) पहुंचनेकी इच्छासे (मातरिश्वा) वायु (पवते) बहती हैं ? (यत्र) जहां (प्र-ईप्सन्तीः) पहुंचनेकी इच्छा करते हुए (आ-वृतः) जल (अभि-यन्ति) आगे बढ़ते चले जाते हैं, (तं) उस (स्कम्मं) स्कम्भको (ब्रूहि) कहो, [बताओ तो सही] (सः) वह [कतमः-स्वित] कौनसा (एव) ही [हैं] ?॥ १८॥

जब भी आग जलती है, उसकी ज्वाला ऊपरको ही लपकती है। कहां पहुंचना चाहती है शांखों वालो, देखों और सोचो । आगकी ज्वाला कुड़ इशारा करती है। वायुके भोंके आ २ कर कानोंमें कुड़ कहते हैं। खोलो, कान खोलों और ध्यानसे सुनो। गड़ २ मुसलाधार जल वरसता है। नदी, नाले ठाठें मारते हुए आगे ही आगे बढ़ते चले जाते हैं। इनका लच्य कोई दूरवर्ती स्थान प्रतीत होता है। मार्गमें विझ्र आते हैं। पर, जलके प्रवाह चक्र काट २ कर फिर अपने मार्गपर पड़ जाते हैं। क्या समुद्र इनका प्राप्य स्थान है? नहीं, यदि ऐसा होता, तो वहां पहुंचकर यह प्रवाह शान्त होकर ठगडें पड़

जाते। ठाइ २ करके, जहरं जहरांसे न टकरातां। इतना शोर न होता। फिर बादल बनकर ऊपरको उठाव न होता। और वहां भी जलांको धाराम नहीं मिलता। फिर टिप २ करते हुए बरसने लग जाते हैं। इनके यह चक्र कब समाप्त होंगे ? कौन इन्हें ऐसा करा रहा है ? उसे ही तो यह जा २ कर धाकाशमें क्या, पृथिवीपर क्या और समुद्रमें क्या बुलाते हैं ? वह देव बोजता क्यों नहीं ? क्या सममे हो, वह देव कौनसा है ? क्या उस धनादि, धनन्त खम्मेका स्वरूप मनके सामने धागया ? नहीं धाया, तो जाओ, धागका साथ दो। वायुका साथ दो। जलोंके साथ चक्र काटो। जब उन्हें धपना प्यारा मिल जावेगा, तो तुमको भी दर्शन हो जावेंगे। प्रभुको देखना चाहते हो, तो उसकी विभूतियोंके महत्त्वको धनुभव करना सीखो। इन देवताधोंको गुरु धारण करो। धाधिदैविकसे धाध्यात्मिककी धोर बढ़ो। यही वेदका मार्ग है।

श्रून्य०—महाराज,क्या कहते हैं १ मुक्तेभी साथ घसीटते चर्ले।
महा०—तिनक आंखें खोलकर खृष्टिका विस्तार देखों।
वेदका यह मार्ग है कि मनुष्य स्थूल कार्यसे सूच्म कारणकी
धोर प्रवृत्त हो। जिसने जगतके वैभवका अनुभव नहीं किया,
वह पूरे मानसिक वेगके साथ इसके निर्माताकी तलाशमें नहीं
लग सकता। जिक्कासा तब पैदा होगी, जब साधारण घटनाओं में
विचित्रता देखने वाली आंख खुलेगी। आधिदैविकसे तात्पर्य
बाहिरकी विभूतियों में बल और प्रकाशको अनुभव करना है
और आध्यात्मिकसे भाव, उनके अन्दर और उनसे परे,
विराजमान, अविनाशी, आत्मतत्त्वको देखना है।

(५) कार्धमासाः क यन्ति मासाः संवत्सरेण सहसंविदानाः । यत्र यन्त्यृतवो यत्रार्तवाः स्कंम्मं तं ० ॥१९॥

श्रर्थः—(संवत्सरेग्र) वर्षके (सह) साथ (संविदानाः) संगठित होते हुए (क) कहां (अर्धमासाः) श्रर्धमास [श्रौर] (क) कहां (मासाः) मास (यन्ति) जाते हैं? (यत्र) जहां (ऋतवः) ऋतु [और] (यत्र. जहां (श्रार्तवः) ऋतुश्रोंमें होने वाले (यन्ति) जाते हैं [उस स्कम्भको समक्तो] ॥१६॥

श्रव समयपर कुछ विचार करो । देखो, कितना समय वीता जा रहा है । जाओ, नदीके तटपर खड़े होकर, उसके प्रभावसे पूछो । कबसे यह ऐसे ही चलता जा रहा है ? कबसे सूर्य और चांद ऐसे ही चमक रहे हैं ? कबसे श्रोषधियां और वनस्पतियां ऐसे ही पकती, फलती और गिरती चलो श्रारही हैं । यहां पत्तों और मासोंका क्या हिसाव ? यहां वर्षोंकी क्या गिनती ? ऋतुओंका क्या ठिकाना ? उनमें पैदा होने वाली सृष्टिका क्या कहना ? यह कबसे ऐसे ही चलता है और कब तक चलेगा ? यह भयानक प्रश्न है । इसका कोई उत्तर नहीं । चटानसे माथा मत फोड़ो । उस महामहिम देवका ध्यान करो, जो इस सब श्रद्भुत कारीगरीका कारीगर, इसकी तरह श्रनादि और श्रनन्त है । क्या इससे भी बढ़कर समयकी पहुंचसे वह पर नहीं है ? उस देश और कालकी मर्यादासे रहित, स्कम्भका ध्यान करो । वही सबका मुलाधार है .

> (६) क प्रेप्सन्ती युवती विरूपे अहोरात्रे द्रवतः संविदाने । यत्र प्रेप्सन्तीरमियन्त्यापः स्कम्मं तं० ॥२०॥

धर्थः—(क) कहां (प्र-ईप्सन्ती) पहुंचनेको (युवती) जवान (विरूपे) ध्रलग २ रूप वाले संविदाने) परस्पर मिले हुए (ध्रहोरात्रे) दिन और रात (द्रवतः) भागे चले जाते हैंं ? (क) कहां (प्र-ईप्सन्तीः) पहुंचनेकी इच्छा वाले (ध्रापः) जल (ब्रमियन्ति) ध्रागे २ जाते हैंं ? [सबके लह्यभूत स्कम्भको पहुंचानो] ॥२०॥

दिन रातका चक भी खूब चलता है। नित्य वैसेका वैसा है। इसकी नित्य, नयी जवानी है। एक प्रकाशरहित धौर दूसरा प्रकाशसहित, पर क्या मजाल, जो धापसमें कोई भेद होसके ! पर इनकी यह दौड़ ? किधरको है ? कोई पता है ? धाध्वर्य,

थ्राश्चर्य है !

(७) यश्मिन्त्सतब्थ्या पूजापतिर्लोकान्त्सवीँ अधारयत् । स्कम्मं तं बृहि कतमः स्विदेव सः ।।२१॥

ष्रर्थः—(यह्मिन्) जिसमें (स्तब्ध्वा) धारण करके (प्रजापितः) प्रजापित ने (सर्वान्) सब (लोकान्) लोकोंको (श्रधारयत्) धारण किया, (तं) उस (स्कम्मे) श्राधारको (ब्रृहि) बताग्रो (सः) वह (कतमःस्वित्) कौनसा (एव) ही [है] ? ॥२१॥

माया०—क्या प्रजापित ग्रौर है, जिसने यह सब कुछ रचा है और मूलाधार शक्ति ग्रौर हैं? वेदान्ती लोग शुद्ध ब्रह्मसे व्यवहारमें हिरग्यगर्भ, विराट, और तैजसको ग्रलग र मानते हैं, यद्यपि वास्तवमें वे शुद्ध ब्रह्मसे भिन्न नहीं हैं। क्या यहां भी ऐसा ही भाव हैं?

महा०-नहीं, यह भाव प्रतीत नहीं होता। प्रजापित भी

वहीं हैं और स्कम्भ भी वहीं हैं। वहीं परम देव सब संसारका सर्जनहार है और वहीं इसका आधार है। उत्पत्ति आश्रयकी सदा अपेक्षा करती है। इस लिये कहा जा सकता है कि भगवानकी उत्पादक शक्ति उसकी आधारक शक्तिके आश्रित होकर काम करती हैं। 'प्रजापति ' शब्द उत्पादक शक्तिका वाचक है। इसी अभिप्रायसे यह कहा गया है कि प्रजापतिने स्कम्भपर आश्रित होकर सब सृष्टि रची।

उप०—तो प्रजापित कोई श्रलग देव नहीं है। सुनते हैं, चतुर्भुख ब्रह्मा सृष्टि करने वाला देवता है और उसे ही प्रजापित कहते हैं।

महा०—भाई, वह ब्रह्मा भी तो उत्पन्न हुए विना प्रकट नहीं हो सकता। तो जो शुद्ध ब्रह्म उस ब्रह्माका उत्पादक मानोगे, वहीं क्यों न सबका उत्पादक कहा जावे। ब्रह्माको उत्पन्न करके उसकी शक्ति क्षींग्य थोड़े हो सकती थी। न ही ऐसा किसी वादीको ब्रम्भित है। तो फिर बीचमें किसी धन्य ब्रप्रमागित और ब्रपेन्तित देवता को माननेकी क्या ब्रावश्यकता है? इस लिये यही कहना ठीक है कि ब्रह्मा या प्रजापित शब्दों द्वारा परमदेवकी उत्पादक शक्तिको प्रकट किया जाता है।

वस्तु०—महाराज, एक शक्ति दूसरी शक्तिके द्याधार पर कैसे प्रवृत्त होती हैं ? किसी दृष्टान्तसे समभाइए।

महा०-वहुत दूर मत जाश्रो। हमारे सबके श्रन्दर इच्छा, सुख, दुःखका श्रनुभव तथा प्रयत्नकी शक्तियां पायी जाती हैं। हम इच्छा करते हैं कि काम करना चाहिये। हम काम करने जग जाते हैं। साथ ही काम भी करते जाते हैं थार उसमें सुख, दु:खकी भावना भी करते जाते हैं। यह भावना प्रयत्नपर थार प्रयत्न इच्छापर थाथित होकर रहते हैं। ये सारे थात्मा पर थाथित हैं। थात्माको हम प्रत्यत्त इन थांखोंद्वारा नहीं करते। परन्तु उसकी इच्छादि विभृतियोंको प्रत्यत्त करते हैं। इस दशन्तको थार थागे न जे जाकर, इसीसे समक्तजो कि किस तरह परब्रक्षके थनन्त गुण परस्पर थाथ्रय थार थाथ्रयी बन कर नाना प्रकारकी रचनामें निमित्त बन रहे हैं। थानले मन्त्रमें इसी भावको थार हद किया है।

(८) यत् परममवमं यच मध्यमं प्रजापितः ससुजे विश्वरूपम् । कियता स्कम्भः प्र विवेश तत्र यत्र प्राविशत् कियत्तद् बभूव ॥२२॥

ध्रर्थः—(यत्) जो (परमं) परेसे परे (ध्रवमं) समीपसे समीप (च) और (यत्) जो (मध्यमं) मध्यवर्ती (विश्वरूपं) सर्व रूपों वाली [रचना] (प्रजापितः) प्रजापितने (ससुजे) रची (तत्र) उसमें (कियता; कितने [अंश] में (स्कम्भः) स्कम्भ (प्रविवेश) प्रविष्ट हुद्या; (यत्) जिसमें [वह] (प्राविशत्) दाखिल (न) नहीं हुद्या (तत्) वह (कियत्) कितना (वभ्व)था?॥ २२॥

इस प्रश्नका स्वाभाविक उत्तर है। स्कम्भने कहीं अन्य स्थानसे आकर थोड़े ही प्रवेश करना था। जहां सृष्टि हुई, वहां आधाररूप, स्कम्भ तो पहिले ही था। फलतः, यह समक्षो कि वह जगदीश्वर स्थूलसे स्थूल और सुद्दमसे सुद्दम पदार्थीमें समा रहा है। वह दूरसे दूर और समीपसे समीप

मौजूद है। जो कुछ है वह निराधार हो नहीं सकता। प्रतः, स्कम्भसे रिक्त कोई भाव-पदार्थ रह नहीं सकता। जहां स्कम्भ नहीं है, वह स्थान और वह पदार्थ भी नहीं है। पुनः दूसरे प्रकारसे स्कम्भकी सर्वव्यापकताको समभाते हैं।

(९) कियता स्कम्मः प्र विवेश भृतं कियद् भविष्यदन्वाशयस्य । एकं यदंगमऋणोत् सहस्रधा कियता स्कम्भः प्र विवेश तत्र ॥२३॥

द्रार्थः—( कियता ) कितने [ ग्रंश ] में ( स्कम्भः ) स्कम्भ (भूतं) रचे जा चुके [जगत्] में (प्र विवेश) प्रविष्ट हुन्ना [ ग्रौर ] ( ग्रस्य ) इसका (कियत् ) कितना [ग्रंश] (भविष्यत्) जो होने वाला है, उसके ( अनु-आ-शये ) साथ पड़ा है ? (यत्) जव ( एकं ) एक ( अंगं ) भागको [उसने] ( सहस्रधा ) ब्रसंख्य प्रकारसे (ब्रह्मणोत्) रचा [तो] (स्कम्भः) स्कम्भ (कियता) कितने [ अंश ] में (तत्र ) उसमें (प्रविवेश ) प्रवेश कर गया ?॥ २३॥

कालका भेद तो हमारे व्यवहारमें है। स्कम्भकी ध्रपेज्ञा कोई सूर्यादिके समान पेसा पृथक् पदार्थ नहीं हो सकता, जिससे उसके हां भी भूत और भविष्यत्का भेद हो। सच पूड़ो तो उसके सामने कोई ऐसा पदार्थ भी नहीं हो सकता, जिसका विकास उससे क्रिपा हुआ हो। मेरे और आपके लिये कुद्ध पदार्थ वन चुके हैं थ्रौर कुछ वर्नेगे। परन्तु परमदेवके लिये सब कुछ एक समान वर्तमान हो रहा है। ब्रतः, वेदने कालके विषयमें मनुष्यके श्रपेत्ताकृत भेदोंकी श्रोर संकेत करते हुए उपदेश किया है कि भूत, वर्तमान और भविष्यत भेदसे भी

जितनी रचना हो सकती है, उसमें भी स्कम्भ सर्वत्र समा रहा है।

सत्य - महाराज, जो भविष्यत्में रचना होगी, उसमें वह अभीसे कैसे समा रहा है ? वह तो अभाव-पदार्थ ठहरा।

महा० - ग्ररे भावका भी कभी ग्रभाव बन सकता है? भविष्यतकी रचना कार्यरूप है, तो वर्तमान प्रपञ्च उसका बीज ग्रथीत कारणरूपहै। यही कालान्तरमें परिणाम द्वारा नये रूपको धारण करने वाला है। इसमें स्कम्भ है। इसके कारणमें भी था। इसी प्रकार इसके कार्यमें भी होगा। इसमें ग्राश्चर्य ही क्या है? उत्तरार्धमें भावको ग्रीर भी स्पष्ट कर दिया गया है। वेद कहता है कि तुम इस रचनाके ग्रन्दर स्कम्भसे ग्रन्य भागोंकी व्यर्थ तलाश मत करो। यह सारी रचना तो ग्रनन्त ब्रह्मके, मानो, एक भागका ही चित्र, विचित्र परिणाम है।

माया०—क्या ब्रह्मका कोई भाग परिणामी भी होता है ? फिर तो सारा ब्रह्म परिणामी हो जावेगा । ध्रतः नित्य, ध्रखगुड, एकरस कैसे रहेगा ?

महा०--यहां भागसे ब्रह्मका श्रपना वास्तिविक भाग मत समभो। वह निरवयव है। श्रापको पहिले बता चुका हूं कि ब्रह्म परमाव्यक्त श्रौर प्रकृति श्रव्यक्त है। परमाव्यक्त श्रव्यक्तके अन्दर श्रौर वाहिर समा रहा है। श्रर्थात श्रव्यक्तकी श्रपेक्षा परमाव्यक श्रिषक सूदम और श्रिषक विशाल समभना चाहिये। इसी भावसे मानवी भाषामें प्रकृतिको स्कम्म श्रर्थात् सर्वाधार, परमाव्यक्तका एक भाग समभ सकते हैं। यह बात केवल समभनेके लिये है। इसे ही लाक्षिणिक कहते हैं। यहां भागोंकी तात्त्विक कल्पना नहीं है। वस्तुतः प्रकृति ब्रह्मसे सर्वथा भिन्न है। वह परिणामी है। नाना रूपोंको धारण करती है। स्कम्भ समान भावसे उसके सब रूपोंका परमाधार बनकर, एकरस मौजूद रहता है।

(१०) यत्र लोकांश्च कोशांश्चापो बद्ध जना विदुः। असच यत्र सचान्तः स्कम्भं तं बहि कतमः स्विदेव सः ॥ २४॥

धर्थः—(यत्र) जिसमें (लोकान्) लोकों (च) और (कोशःन्) कोशों (च) और (ध्रापः) जल [तथा] (ब्रह्म) को (जनाः) लोग (बिदुः) जानते हैं [और] (यत्र-ध्रन्तः) जिसके ध्रन्दर (ध्रसत्) (च) और (सत्) [मौजूद रहते हैं] (तं) उस (स्कम्भं) स्कम्भको (ब्रूहि) कहो (कतमः-स्वित्) कौनसा (एव) वस्तुतः (सः) वह [है] ? ॥२४॥

लोक भी उसीमें हैं। लोकोंके वातावरणादि कोश भी उसीमें है। सागरोंके बीचमें पृथिवी है। सागर वायुमगडलसे चिरे हुए हैं, परन्तु स्कम्भ सबको घेर रहा है। उसीमें ब्रह्म है। वह स्वयं ब्रह्म है। उससे भिन्न कोई दूसरा ब्रह्म अर्थात् बड़ा नहीं है। असत् अर्थात् अव्यक्त और सत् अर्थात् व्यक्त उसीके अन्दर है। कहो, वह कितना बड़ा है? विचार कर सकते हो?

सत्य - महाराज, इस स्कमें और कितने मन्त्र हैं ? महा - मैंने आरंभ करते हुए ही कहा था कि यह स्क लंबा है । चालीससे अधिक इसमें मन्त्र पाये जाते हैं। मूजरूपसे बात आपने समभजी है। बहुतसे मन्त्रोंमें उसीका विस्तार है। भ्रव में कुछ और विशेष २ मन्त्रोंको आपके सामने रखकर, भ्राजकी चर्चाको समाप्त करूंगा।

(११) ये पुरुषे बहा विदुस्ते विदुः परमेष्ठिनम् । यो वेद परमेष्ठिनं यश्च वेद प्रजापतिम् । ज्येष्ठं ये बाह्मणं विदुस्ते स्कम्ममनुसंविदुः ॥ २५ ॥ ०—१७॥

ध्रथः—(ये) जो (पुरुषे) पुरुषमें (ब्रह्म) को (विदुः) जानते हैं, (ते) वे (परमेष्ठिनं) परमेष्ठीको (विदुः) जानते हैं, (यः) जो (परमेष्ठिनं) परमेष्ठीको (वेद) जानता है (च) ध्रौर (यः) जो (प्रजापितं) प्रजापितको (वेद) जानता है; (ये) जो (ज्येष्ठं) सबसे बड़े (ब्राह्मण्ं) ब्राह्मण्को (विदुः) जानते हैं (ते) वे (स्कम्मं) स्कम्मको (ध्रनु—सं—विदुः) ठीक २ जानते हैं॥ २४॥

इस मन्त्रने स्वयं स्पष्ट उपदेश कर दिया है कि मुलाधार, परमदेवके अनेक स्वरूप और इस लिये अनेक नाम हैं। जो एक स्वरूपको समक्त लेता है, उसे उसके प्रभावसे दूसरा स्वरूप भी समक्त आ जाता है। मनुष्योंकी प्रकृति भिन्न २ होनेसे, उनपर जगत्के प्रभाव भी भिन्न २ ही पड़ते हैं। कोई भगवान्को पुरुष अर्थात् ब्रह्मागुडरूपी नगरीमें भरपूर होने वाले देवके स्वरूपमें समक्तता है। जब यह स्वरूपमें, ध्यानमें आगया, तो परमेष्ठी, अर्थात् भगवान् सबसे अधिक विशाल है, यह भाव स्पष्ट होजाता है। वही सब प्रजाको रचता और वह उसकी रक्षा करता है। वही सबसे बड़ा ब्राह्मण अर्थात् उपदेश, गुरू हैं। उसीकी साक्षात प्रेरणासे परमज्ञानका प्रदीप प्रकाशित होता है। जब परम विद्वान, श्रनुभवी, साम्नात्कारी परमतत्त्वकी ओर संकेत करते हैं, तो जो जोग इस प्रकारसे वर्णित मुजशक्तिका स्वरूप श्रन्त:करणमें विठा जेते हैं, वे ही "स्कम्भ "को पाते हैं। ये जितने स्वरूप वर्णन किये गये हैं, ये सबके सब उसीके स्वरूप हैं।

(१२) असच्छाखां पूतिष्ठन्तीं परमिषव जना विदुः । उतो सन्मन्यंतेवरे ये ते शाखामुपासते ॥२६॥ ०—२१॥

धर्थः—(प्रतिष्ठन्तीं) प्रतिष्ठाको पाती हुई (असत्-शाखां) असत्की शाखाको (परमं-इव) परमतत्त्वकी तरह (जनाः) लोग जानते हैं। (उतो) और (अवरे) [उनकी अपेक्षा] होटे लोग (ये) जो [हे स्कम्भ] (ते) तेरी (शाखां) शाखाकी (उप-आसते) उपासना करते हैं [वे उसे] (सत्) (मन्यंते) समभते हैं॥ २६॥

तीन प्रकारकी जनताकी धोर वेद इस मन्त्रमें संकेत करता है। दोका मुख्यकपसे वर्णन है, तीसरे प्रकारका स्वयं प्रहण हो जाता है। साधारण लोग इस प्रपञ्चको देखते हैं। वे इसका उपभोग करते हैं। सुखको सुख धौर दु:खको दु:ख कहते हैं। उनके लिये यही परम सत्य है। न केवल व्यक्त होनेसे, वरन इसका ही प्रत्यन्न हो सकनेसे, उनके लिये यह जगतकी शाखा धर्थात् विस्तार यथार्थ सत् है। वे ऐसा ही मानते हैं ध्रौर ऐसा ही व्यवहार करते हैं। उनसे ध्रागे वे लोग हैं, जो सृष्टिकी रचनापर विचार करते हुए इस परिणाम पर एहुंचते

हैं कि यह प्रपञ्च अन्यक्त प्रकृतिका परिणाम है। परन्तु उससे आगे न बढ़कर, वे वहीं रुक जाते हैं। उनको यह नहीं सुक्तता कि उस अन्यक्तकी प्रतिष्ठा किसमें है? न्यक्त संसारके नाचसे असन्तुष्ट होते हुए भी, वे वास्तवमें परमपद तक नहीं पहुंचते। वस्तुतः परमधामका स्वरूप समक्षने वाले, बड़े विरले, महाभाग होते हैं। वे इस सत्को असत्का परिणाम समक्षते हैं और इन दोनोंके मुलाधार, स्कम्मकी उपासना करते हैं। शाखाओं से आगे मुलकी ओर बढ़ते हैं।

(१३) यत्र देवा बहाविदो बहा ज्येष्ठमुपासते । यो वै तान् विद्यात् पूराक्षं स बहा वेदिता स्यात् ॥ २७॥ ०—२४॥

धर्थः—(यत्र) जिसमें (देवाः) देवता (ब्रह्म-विदः) ब्रह्मको जानते हुए (ज्येष्ठं) ज्येष्ठ (ब्रह्म) की (उपासते) उपासना करते हैं; (यः) जो (वे) वस्तुतः (तान्) उन्हें (ब्रत्यक्षं) प्रत्यक्ष (विद्यात्) जान सके, (सः) वह (ब्रह्मा) (वेदिता) क्षानी (स्यात्) हो जावे ॥ २७ ॥

देवताश्रोंसे सूर्याद भौतिक विभूतियोंका ब्रह्ण होता है।
यह श्रगले मन्त्रके साथ मिल जानेपर और स्पष्ट हो जावेगा।
श्रव प्रश्न होता है कि भौतिक देवता ब्रह्मको कैसे जानते
श्रीर उपासते हैं। सूर्य श्रपने प्रचगुड प्रकाशसे न केवल
शारीरिक विकासका ही निमित्त बन रहा है, वरन विचार
करने वालोंके श्रान्तरिक नेत्र भी खोल रहा है। उसकी
किर्यों क्या हैं, मानो, भगवानके द्वार तक पहुचाने वाली
डोरियां हैं। यही सूर्यका ब्रह्मझान है श्रीर यही उसकी

ब्रह्मोपासना है। वह इन दोनोंमें निमित्त बन रहा है। निमित्तमें नैमित्तिक उपचार पेसे ही होता है। जान्निश्विक अर्थोंका वर्शन कर चुका हूं। उसीके अन्तर्गत यह भी समभो। इसी भावको पुष्ट करते हुए वेद कहता है कि जो मनुष्य अन्तःकरण द्वारा सूर्यादि देवोंको इस प्रकार ब्रह्मसे परिपूर्ण और उसके शापकोंके रूपमें प्रत्यन्न जान जेता है, वहीं सच्चा शानी होनेसे ब्रह्मा समभो।

सत्य०-महाराज, यह ब्रह्मा प्रजापितसे कोई धौर है ?

महा०—हां, यहां यज्ञके अन्दर नियुक्त होने वाले, इस नाम वाले प्रथान पुरोहितकी और संकेत हैं। वेदका यह ग्राशय है कि ब्रह्माका काम केवल ऊपर २ की कियाकी परीक्षा करना नहीं है। उसे वस्तुतः ब्रह्मवित होना चाहिये। उसे प्रत्येक भौतिक विभृतिको धारण करने वाली भ्रानन्त शिक्तका सर्वत्र प्रत्यन्न होना चाहिये। भ्राहा, यदि ऐसे पुरोहित कर्मकागडके निरीक्षक वने रहते, तो यज्ञोंके नामपर इतने भ्रानर्थ यहां और दूसरे देशोंमें क्यों होते?

(१४) बृहन्तो नाम ते देवा ये सतः परि जिज्ञरे । एकं तदंगं स्कम्भस्यासदाहुः परो जनाः ॥ २८॥ ०—२५॥

श्रर्थः—(ते) वे (देवाः) देवता (ये) जो (श्रसतः) श्रसत्से (परि-जिल्लिरे) विकसित हुए, (नाम) वस्तुतः (वृहन्तः) बड़े, विशाल [हैं]। [परन्तु जानने वाले] (जनाः) लोग (तत्) उस (श्रसत्) को [ही] (स्कम्भस्य) स्कम्भका (परः) दूरवर्ती (एकं) एक (श्रंगं) भाग (श्राहुः) कहते हैं॥ २८॥ देवता विशाल हैं, तेजस्वी हैं और बड़ी महिमा वाले हैं। पर हैं तो वे ' असत् ' के परिणाम। जब वह ' असत् ' ही स्कम्मकी विशालताका विचार करते हुए, कहीं, दूर कोनेमें पड़ा रहने वाला, तुच्छ पदार्थ हैं, तो देवताओं और स्कम्भका परस्पर मुक्राबिला क्या किया जावे ?

श्रर्थः—(यत्र) जिस [समयमें] (स्कम्भः) स्कम्भने (पुराणं) ध्रनादि [प्रकृति] को (प्र-जनयन्) प्रकट करने के भावसे (वि-ध्रवर्तयत्) धुमाया, [तो उस समयके] (तत्) उस (पुराणं) ध्रनादि [पदार्थ] को [ध्रनुभवी लोग] (स्कम्भस्य) स्कम्भका (पकं) एक (अंगं) अंग (ध्रनु—सं—विदुः) भली प्रकार समभते हैं॥ २६॥

इस मन्त्रमें यह भाव स्पष्ट करित्या गया है कि स्कम्भ जगतका मृजाधार तथा निमित्त कारण है । उसके झानकी प्रथम प्रेरणासे 'प्रव्यक' में हज चल मच जाती है । यहां उस मृज उपादानकारणको 'पुराण' प्रथात प्रनादि कहा है। वह उस स्कम्भसे भिन्न मौजूद था। परन्तु उसकी प्रेरणाके विना निश्चेष्ट पड़ा था। स्कम्भ उसे चारों ओर से घेरे हुए था। प्रतः वह उसके एक अंगके समान था।

(१६) स्कम्मे लोकाः स्कम्मे तपः स्कम्मेध्यृतमाहितम् । स्कम्म ता वेद प्रत्यक्षमिन्द्रे सर्वे समाहितम् ॥३०॥ ०— २६ प्रर्थः—(स्कम्मे) स्कम्भमें (जोकाः) जोक (स्कम्भे) स्कम्भमें (तपः) तप (स्कम्भे) स्कम्भमें (ऋतं) ऋत (अधि-ध्राहितम्) ठीक प्रतिष्ठित हैं। (स्कम्भ) हे स्कम्भ, (त्वा) तुभे (प्रत्यत्तं) प्रत्यत्त (वेद) जान रहा हूं, (इन्द्रे) इन्द्रमें (सर्व) सब कुछ (सम-ध्रा-हितम्) धारण होरहा है॥ ३०॥

यह मन्त्र भक्तको, मानो, इलांग लगवाकर धागे धकेल ले जाता है। वह अनुभव-चन्नुसे लोकोंको और उनके नियामक तप और ऋतको भगवान्में भाश्रित देखता है। भ्रव उसका स्वामी उससे द्विपा नहीं रह सकता। ग्रव ये देवता उसके लिये भौतिक देवता नहीं रहते । उसकी सुद्म दृष्टि इनके भौतिक स्वरूपको चीरकर अन्दर जाकर स्कम्भके दर्शन कर रही है। भ्रव वह सूर्यकी भ्रोर देखता है, तो वही उसके लिये भ्रपने परम मित्रके घरका द्वार वन जाता है । वायु और विजली, जिन्हें उसने भौतिक स्वरूपमें 'इन्द्र' कहकर पुकारा था, ग्रब वह 'इन्द्र' भी धाध्यात्मिक सत्तासे समाविष्ट प्रतीत होता है। वह वायु और विजलीमें सब तप ग्रौर ऋतकी प्रतिष्ठा नहीं देखता, वरन सबके आदि कारण, आध्यात्मिक 'इन्द्र'में ही सब पदार्थीको प्रत्यन्न करता है उसके लिये स्कम्भ इन्द्र धौर इन्द्र स्कम्भ होजाता है। दोनों शब्द एक ही देवके दो स्वरूपी भ्रौर दो विभूतियोंके प्रकाशक वन जाते हैं। इसी प्रकार उसके ध्रनन्त नाम पड़ जाते हैं।

(१७) नाम नाम्ना जोहवीति पुरा सूर्यीत् पुरोषसः । यदजः प्रथमं संबभूव स ह तत् स्वराज्यमियाय यस्मानान्यत्परमस्ति 
०—३१॥

ध्रर्थः—(नाम्ना) नामसे (नाम) को जोहवीति) पुकारता है (सूर्यात सूर्यसे (पुरा) पूर्व उपसः) उपासे (पुरा) पूर्व। (यत) जब [वह भक] (प्रथमं) प्रकृष्ट रूपसे (ध्रजः) गतिमान् (संवभ्रव) बन जाता है [तब] (सः) वह (ह) निश्चय करके (तत्) उस (स्वराज्यं) स्वराज्यको (इयाय) प्राप्त होता है, (यस्मात) जिससे (परं) बहुकर (ध्रन्यं) ध्रन्य [कोई] (भृतं) पदार्थ (न) नहीं (ध्रस्ति) है ॥३१॥

भक्त पुकारता है । नाम २ से पुकारता है । प्रातःकाल जितना सुवेरे हो सके, उठकर भगवानकी आराधनामें लग जाता है । समय आता है जब उसका तप फलता है । प्रभु प्रसन्न होते हैं । भक्तकी टेरको सुनने हैं । उसे निहाल करदेते हैं । जितनी दौड़ उसने दौड़नी थी, वह दौड़ खुका है । जितनी गित प्राप्त करनी थी, वह सब प्राप्त करचुका है । अब उसे वह स्वराज्य मिलता है, जिसके सामने दिव्य से दिव्य पदार्थ तुच्छ प्रतीत होते हैं । अब वह चारों आरे भगवानके विराट् स्वरूपका अनुभव करता हुआ, उसीके अभौतिक विस्तारमें अपने आपको जीन करता है । उसी एक, अनादि, शुद्ध, चेतन तत्त्वको वार २ नमस्कार करता है ।

(१८) यस्य भूमिः पूमान्तरिक्षमुतोदरम् । दिवं यश्चके मूर्धानं तस्मै ज्येष्ठाय बद्धाणे नमः ॥३२॥ ०-३२॥

श्रर्थः—(यस्य) जिसकी (भ्रमिः) भ्रमी (प्रमा) तुला हुश्रा रखनेकी साधन भृत, [पांवोंके सदश] है (उत) और (श्रन्तरिज्ञं) मध्यलोक (उदरं) उदर [के सदश है]। (यः) जिसने (दिवं) द्युलोकको [ग्रपना] (सूर्घान) माथा (चक्रे) बनाया (तस्मै) उस (ज्येष्ठाय) ज्येष्ठ (ब्रह्मणे) ब्रह्मको (नमः) नमस्कार हो ॥ ३२ ॥

(१९) यस्य सूर्यश्रश्चश्चन्द्रमाश्च पुनर्णवः । अग्नि यश्चक आस्यं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः ॥३३॥ ०—३३॥

द्यर्थ:—(सूर्यः) सूर्य (च) और (पुनः-नवः) वार २ नया प्रतीत होने वाला (चन्द्रमाः) चांद (यस्य) जिसके (चज्जः) नेत्र [हैं]; (यः जिसने (ग्रग्नि) ग्रागको (ग्रास्यं) मुख (चके) बनाया (तस्मै) उस (ज्येष्ठाय) ज्येष्ठ (ब्रह्मणे) ब्रह्मको (नमः) नमस्कार हो ॥ ३३ ॥

(२०) यस्य वातः प्राणापानौ चक्षुरंगिरसो मवन् । दिशो यश्चके पूज्ञानीस्तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः ॥३४॥ ०—३४॥

ध्रर्थः—(यस्य) जिसकी (वातः) वायु (प्राणापानौ) प्राण और प्रपान [के समान] है; (अंगिरसः) चमकते हुए अंगारे [जिसकी] (चत्तुः) चत्तु (प्रभवन) वन गये। (यः) जिसने (दिशः) दिशाओंको (प्र-क्षानीः) विशेष क्षानका साधन (चके) वनाया, उस ज्येष्ठ ब्रह्मको नमस्कार हो॥३४॥

सज्जनो, इस प्रकार सञ्चा भक्त, ग्रुद्ध भक्तिसे सदा भावित रहता है। वह श्रनुभव करता है कि सब संसारकी परम गति वह परमदेव है। उसीकी उपासनासे उसका सब प्रकारका श्रंधेरा दूर होजाता है। इस भावका द्योतक एक मन्त्र श्रौर कह कर वस करता हूं।

(२१) अप तस्य हतं तमो व्यावृत्तः स पापना । सर्वाणि तस्मिन् ज्योतीपि यानि त्रीणि प्रजापतौ ॥३५॥ ०-४०॥ श्रर्थः—(तस्य) उसका (तमः) श्रन्धेरा (श्रपहतं) नष्ट हुश्राः (पाप्मना) पापसे (सः) वह (न्यावृत्तः) हट गया। (यानि) जो (त्रीणि) तीन (प्रजापतौ) विधातामें (ज्योतींषि) ज्योतियां हैं (सर्वाणि) वह सब (तस्मिन) उसमें [चमकने जगती हैं] ॥३४॥

प्यारो, भगवान पृथिवीजोक, अन्तरिज्ञ और घुजोकके अनन्त देवताओं में प्रकाशमान होरहा है। उसका भक्त तीनों जोकों में उसीकी ज्योतिके दर्शन करता २, स्वयं उनसे चमक पड़ता है। प्रभु करे कि हम सबमें यह प्रकाश पैदा हो।

## एकाद्श खएड । आध्यात्मिक श्रद्धाकी पुष्टि ।

महा०—आपने देखा कि तर्कके आधारपर हमें किस प्रकार एक पेसी शक्तिकी अपेन्ना बनी रहती है, जो अपनी प्रेरणासे इस जड़ जगतको सजीब करदेती है। हम अनुभव करते हैं कि वे सुन्म, परन्तु विस्तृत नियम जिन्हें हम वैश्वानिक साधनों द्वारा प्रत्यन्न करते हैं, स्वयं ही नहीं चल सकते। यह हो सकता है कि जैसे एक कारीगर यन्त्रको चलाकर, एक किनारे बैठ जाता है और वह यन्त्र विना उसकी सहायताके नियत समय तक चलता रहता है, वैसे ही इस ब्रह्मागडरूपी महायन्त्रके आदि प्रेरकने भी इसे इतनी चाबी दे दी हो, कि यह विना रुके चलता जा रहा है। परन्तु इससे न उस कारीगरकी और न इस महान कारीगरकी ही उपेन्नाकी जा सकती है। इसकी सत्तामात्रसे ही प्रेरणा पँदा होती है थ्रौर प्रकृतिका नाच होने लग जाता है। इसके इशारेसे ही नियत क्रमसे नियत काल तक वह नाच होता है और फिर वह भगवती सारे फैलावको साथ लेकर उसी महादेवमें लीन होजाती है। श्रापके मनमें जिल्लासा पैदा हुई थी कि वेदका इस विषयमें मन्तव्य क्या है। सो वह भी संन्नेपसे भ्रापने सुन लिया । वेदकी जिज्ञासाकी पोषक, विचित्र प्रश्न-शैलीका भी भ्रापने दिग्दर्शन कर लिया । वेद जिस नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्तस्वभाव, चेतन तत्त्वकी श्रोर संकेत करता है, वही भ्रद्वितीय देव सदा श्रद्धासे धारण करने योग्य है । वस्तुतः उसने हम सबको धारण कर रखा है । हमारा धारण करना केवल इस बातको अनुभव करना होगा। इसका उपाय यही है कि इस परम रहस्यका वार २ मनन द्वारा अभ्यास दढ़ किया जावे । इस बातमें वेद विशेष सहायता करता है । उसी विषयको ऋषि और देवताके भेदसे बदल २ कर इतने प्रकारसे उपस्थित करता है कि अभ्यासीके हृद्यपर उसका पक्का रंग थ्रवश्य चढ़ जाता है। कल थ्रापने 'स्कम्भ' स्कका मनन किया था । इस समय हम कई स्थानोंसे विचारका संग्रह करेंगे । ग्राप देखेंगे कि वेद एक अथाह, मधुर रस-सागर है। चाहे हम कहीं मुंह लगा दें, सर्वत्र वैसा ही मीठा प्रतीत होगा। ऋग्वेदके दसर्वे मगुडलमें विश्वकर्माका सुक्त बड़े महत्त्वसे पूर्ग है। आज पहिले उसीमेंसे कुठ्र भाग प्रह्या करते हैं।

(१) य इमा विश्वा भुवनानि जुह्वद् ऋषिहोतान्यसीदित्पता नः। स आशिषा द्रविणमिच्छमानः प्रथमच्छदवरां आ विवेश ॥ ३६॥ ऋक्० १०। =१।१॥ ग्रर्थः -(यः) जो (ऋषिः) सर्वदर्शी (होता) हवन करने वाला (नः) हमारा (पिता) पालक (इमा) इन (अवनानि) लोकोंको (जुह्नत्) होमता हुग्रा [स्वयंभी] (नि-ग्रसीदत्) तिरोहित होगया; (सः) वह (श्राशिषा) इच्छा द्वारा (द्रविणं) अर्थको (इच्छमानः) चाहता हुग्रा (प्रथम-छ्त्) पहिले [सब जगतको] ढांपने वाला [होता हुग्रा](श्रवरान्) पीछे श्राने वालोंमें (श्रा-विवेश) भरपूर होगया॥ ३६॥

परमात्मा होता है। वह नित्य होम कर रहा है। तभी तो सारा संसार स्वस्थ रहता है। यदि कहीं रोग भी होता है, तो वह भी मलको जलाने के लिये होता है। परन्तु जिस होमकी ओर इस मन्त्रने इशारा किया है, वह यह नित्यका प्राकृतिक होम नहीं है। यहां उस महाभयानक, प्रलयकालीन होमका वर्णन है, जिसमें वह परम देव कराल कालका रुद्ररूप घारण करके सब लोकोंको, मानो, भस्मीभृत करके, फिर स्वयं भी उसी धागमें बैठ जाता है। न लोक रहते हैं और न वह स्वयं रहता है।

वस्तु०—क्या भगवान्का प्रभाव हो जाता है ? यह तो विचित्र बात है।

महा०—तो क्या इन लोकोंका श्रभाव हो जाता है ? वस्तु०—नहीं, ये सुच्म, श्रव्यक्त दशामें बदल जाते हैं। सर्वथा श्रभाव किसी भावका नहीं हो सकता।

महा०-इस सृष्टिकी दशामें प्रत्येक पदार्थ भगवानको एक प्रकारसे प्रकट कर रहा है। जिधर देखो, अनुभवीको वही

खड़ा हुआ, अपनी महिमाकी ओर संकेत करता हुआ प्रतीत होता है। परन्तु प्रलय होते ही क्या होता है। मानो, प्रभु बैठ जाता है। अब वह दिखाई नहीं देता। तिरोहित सा हो जाता है। सच बात तो यह है कि उसे देखने वाला ही कोई नहीं रहता। भगवान तो सदा एक रूप रहता है। देखनेवाली श्रीर उनके साधनोंके स्वरूपमें परिवर्त्तन होता है। इस परिवर्त्तनका भगवान्पर यद्यपि कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता, तो भी मानव बुद्धि तथा विचारकी परिभाषामें उपचारसे ईश्वरका तिरोभाव बतलाया है। पूर्वार्धमें प्रलयका संकेत करके, उत्तरार्धमें सृष्टिका वर्णन करते हैं, परन्तु यहां भी यक्क साथ संबन्ध .जोडकर ही इशारा किया गया है। होता यह करा कर, श्राशीर्वाद देता हुआ यजमानसे द्रविश अर्थात अर्थकी कामना करता है। इस महायहका भगवान होता है। वह भी 'द्रविगा'की इच्छा करता है, पर उसकी कामनाको पुरा करने वाला यजमान कोई नहीं । साधारण यहमें तीन पदार्थ होते हैं। यजमान, यहकी चरु ध्रादि सामग्री ध्रौर होता। जगदीश्वरके महायशमें वह तो होता है भ्रौर शेष सब कुच्छ सामग्री। नहीं २, वह स्वयं भी अन्तमें उसी यह वेदीमें अपना भी स्वाहा कर डाजता है। भ्रव यह हो चुका है। होताकी कामना व्यर्थ न जानी चाहिये। वही सामग्री जो भस्म हो चुकी है, द्रविण ब्रार्थात ब्रार्थ वन कर उपस्थित हो जाती है। 'द्रविण' और 'ब्रर्थ' इन दोनों शब्दोंका संबन्ध गतिवाचक धातुओंसे है। क्या सुन्दर संकेत है। भस्मीभृत लोकोंने द्रविशका रूप घारश किया। विधाताने इच्छाकी और सुंल अव्यक्तमें गति पैदा हो गयी। सत्य॰—महाराज, यह ख़ूब है। क्या आश्चर्यजनक वर्णन है। साधारण शब्दोंमें क्या अर्थ-राशि गुप्त कर रखी है।

महा०—ग्रब एक ग्रौर बात कहते हैं। प्रलयकी दशामें सब पदार्थ सूक्त दशामें छिपे रहते हैं। मानो, परमात्मा उन्हें छिपाए रखते हैं। ग्रब सृष्टि होनेपर, भगवान जिन पदार्थों को प्रपत्नी गोदमें से एक प्रकारसे बाहिर धकेलता है, स्वयं उनमें प्रवेश करता जाता है। पदार्थ खड़े होते जाते हैं। सबको दबाकर जो भगवान बैठा हुग्रा था, वह भी खड़ा हो जाता है। प्रत्येक पदार्थके ग्रन्दर वह रमा रहता है। दो तीन इशारों से कितना संक्षिप्त ग्रौर कितना पूर्ण वर्णन एक ही मंत्रने कर दिया है, इसका, सज्जनो, विचार करो। ग्रगले मन्त्रमें प्रसिद्ध जिन्नासोत्पादक शैलीसे रचनाका वर्णन पाया जाता है।

(२) कि स्विदासीदिधिष्ठानमारम्भणं कतमिस्वित् कथासीत्। यतो भूमि जनयन् विश्वकर्मा विद्यामौर्णोन्महिना विश्वचक्षाः॥३७॥

श्रथं:—( किं-स्वित ) क्या ( श्रिध-स्थानं ) आश्रय ( श्रासीत् ) था, ( कतमत्-स्वित ) कौनसा ( कथा ) कैसा ( श्रा-रम्भणं ) उपादान कारण् ( श्रासीत् ) था, ( यतः ) जिससे ( विश्वकर्मा) सर्जनहार ( विश्व-चत्ताः ) सर्वज्ञ प्रभु ने ( भूमिं ) भूमिको ( जनयन् ) पैदा करते हुए [ साथ ही ] ( द्यां ) द्युलोकको ( महिना ) महिमा द्वारा ( वि-श्रौणोंत् ) प्रकाशित किया ॥ ३७॥

अपने मनको स्थूल, दृश्यमान पदार्थीसे हटाकर, सूच्म, अदृष्ट प्रलयकालीन अवस्थाका चित्र सामने लानेका यहा करो । यह प्रभुकी महिमा है, जिससे यह सब कुच्छ इस प्रकार विना किसी अन्य सहायकके निर्माण होता है । उपादान कारण क्या था ? इसका विचार करो । पर साथ ही उसके स्वरूपका भी ध्यान करना । वह स्वयं, प्रभुके निमित्तके विना कुच्छ भी न बन सकता था । इस लिये यह विश्व उस सर्वज्ञ, विधाताकी महिमाका ही बोधक है ।

(३) विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतो बाहुरुत विश्वतस्पात्। सं बाहुभ्यां धमति सं पतत्रैर्धावाभूमी जनयन् देव एकः ॥३८॥ ०—३॥

धर्थः—( द्यावा-भूमी ) द्यु-लोक धौर भूमीको ( जनयन् ) रचते हुए ( एकः ) अद्वितीय ( देवः ) देव ( बाहुभ्यां ) दो भुजाओं से [ और ] ( पतत्रैः ) पांवों से ( सं धमित ) ख़ूब द्वाता है । [ उसके ] ( विश्वतः-चन्नः ) चारों ध्रोर नेत्र [ हैं ] ( विश्वतः-मुखः ) चारों श्रोर मुख [ हैं ] ( विश्वतः-बाहुः ) चारों ध्रोर भुजाएं [ ध्रौर ] ( विश्वतः-पात् ) चारों श्रोर पांव [ हैं ] ॥ ३८ ॥

इस मन्त्रमें भगवान्की निःसीम शक्तियोंका सुन्दर, मानवी भाषामें वर्णन किया गया है। यथार्थमें न उसके नेत्र तथा मुखहो सकते हैं और न ही भुजाएं और न पांव। हमें नेत्रादि साधनोंकी अपेक्षा रहती है। हम इनके विना शरीर-यात्रामें सर्वथा अशक्त हो जाते हैं। ये हमारे वल हैं। परन्तु प्रभुमें इन बलोंका कोई परिमाण नहीं। उसकी शक्तियोंका कोई पारावार नहीं। हमें जो नेत्रादिसे वल प्राप्त होता है, वह बल प्रभुमें स्वभावसे पाया जाता है। प्रभु सर्वत्र, एकरूप होकर विराजमान है। इस लिये; इसमें आश्चर्य ही क्या है, कि उसके असंख्य बल भी सर्वत्र, समानरूपसे मौजूद हैं। मानुष बलकी अपेक्ष अपिस्मेय, असंख्यगुणा अधिक बलोंका वर्णन करनेके लिये ही चन्नु आदि शब्दोंका प्रयोग किया गया है। अन्यथा, मनुष्यके लिये बलके स्वरूपका चिन्तन करना भी अति कठिन होजाता है। परिचित बातोंसे ही माप, तोल कर अपरिचित बातोंका मान किया जाता है। यन्त्रों के बलको मापनेके लिये आज कल अंग्रेज़ी भाषामें जो मान प्रयुक्त होता है, उसे 'अश्व-बल' (Horse-power) कहते हैं। संस्कृत साहित्यमें अत्यधिक बलका संकेत करनेके लिये विशेष २ व्यक्तियोंके अन्दर सहस्र हाथियोंका बल बताते थे। मनुष्य इसी प्रकार मुक्राविला करकेही तारतम्यको ग्रहण करता है।

माया०-क्या इन्हीं वर्षनोंके श्राधार पर लोगोंने साकार ईश्वरकी कल्पनाकी हैं ?

महा०—निःसन्देह इन वर्णनोंने मनुष्यकी स्वामाविक प्रवृत्तिको पुष्ट किया है। अव्यक्त, नीरूपका चिन्तन वड़ा कठिन होता है। इस जिये मनुष्योंने सर्वत्र अपने संतोषके जिये देवताओंकी अपने मानव स्वरूपमें ही भावनाकी है। परन्तु यथार्थ ज्ञाता जानते हैं कि यह अमात्मक, मिथ्या व्यवहार है। यह वैसेही बात होगी जैसे कज कोई निराकार विजलीका चित्र पक जीती जागती स्त्रीके रूपमें बनाले। कुछ कालके लिये तो लोगोंको यह ज्ञान रहेगा कि यह केवल चित्र है, पर हो सकता है, एक ऐसी जनताके अन्दर, जहां विजलीका व्यवहार नहीं है,

उसका एक ग्रहातशंकिसे युक्त, देवीके रूपमें ही प्रचार होकर, उसकी पूजा चल पड़े।

सत्य - क्या हमारे हां के देवी, देवतार्थ्योंका भी पेसा ही श्रारम्भ हुथा होगा ?

महा०-इसमें कोई आश्चर्यकी बात नहीं, यदि ऐसा ही हुआ हो। वेदके इस प्रकारके वर्णन केवल मानव बुद्धिकी स्पष्ट समसानेके लिये ही हैं, इसमें इसी मन्त्रके उत्तरार्धसे आपको स्पष्ट प्रमाण मिल जावेगा।

वस्तु०-वह कैसे ?

महा०—पृवाधिमें श्रसंख्य भुजाओंका वर्णन करके, उत्तराधिमें केवल दो भुजाशोंका संकेत किया है। मनुष्य केवल दोसे ही परिचित है। पर साथ ही श्रनन्त पांवोंका फिर संकेत करके जतला दिया गया है कि वास्तवमें न दो और न श्रनन्त भुजादि श्रंगोंका भाव यहां लेना होगा। इन शब्दोंसे शक्तियोंका शर्थ ही लेना उचित है। यही भाव भुजाशों और पांवोंसे दवाने श्रौर धकेलनेका लेना है। जब हम एक पदार्थको दवाना या धकेलना चाहते हैं, तो इन अंगोंका प्रयोग करते हैं। श्रव श्रव्यक्त प्रकृतिके परमासु २ के श्रन्दर जो हलचल मची तो मनुष्यकी भाषामें यही वर्णन होगा कि उन्हें खूब दवाया गया और धकेला गया। गतिरूप कार्यसे प्रेरकशक्तिरूप कारसका श्रमुमान करके, उसे कविताका वेष पहना दिया गया है।

सत्य॰ -इससे भी उपादान कारण श्रालग श्रतीत होरहा है। बेरकसे बेरी जाने वाली वस्तु भिन्न ही होगी। श्रात्माश्रित किया कहीं नहीं पायी जाती । वही कर्त्ता श्रौर वही कर्म वास्तवमें नहीं हुआ करता।

महा०—विलकुल ठीक । इसी प्रकार विचारसे विचार उठता है । अब 'स्कम्भ' स्कके साथ लगे हुए स्कमेंसे कुछ मन्त्रों द्वारा जगत्के प्रेरक देवकी महिमाका विचार करते हैं। साथ २ कई और विचार भी होते रहेंगे।

(४) यो भूतं च भव्यं च सर्वे यक्षाधितिष्ठति । स्वर्थस्य च केवलं तस्मै ज्येष्ठाय बद्धाणे नमः ॥३९॥ **अथर्व० १०**। = । १॥

अर्थः—(यः) जो (भृतं) भृत (च) और (भव्यं) भावी (च) तथा [और](सर्वं) सवपर (अधि-तिष्ठति) शासन करता है; (च) और (यस्य) जिसका (केवलं) केवल [अधिकार] (स्वः) सुख तथा सुगति [पर है], (तस्मै) उस (ज्येष्ठाय) ज्येष्ठ (ब्रह्मणे) ब्रह्मको (नमः) नमस्कार हो ॥ ३६ ॥

भृत और भावीका हमारे साथ भी संसर्ग है, परन्तु सदा ग्रमिश्रित भावसे रहने वाला सुख केवल भगवानकी ही सम्पत्ति हैं। वहीं नित्य ग्रानन्दका सरोवर हैं।

(५) स्कम्मेनेमे विष्टमिते द्यौश्च भूमिश्च तिष्ठतः । स्कम्म इदं सर्वमात्मन्वद् यत्प्राणित्रमिषच्च यत् ॥४०॥ ०-२॥

धर्थः—(स्कम्भेन) स्कम्भ द्वारा (विस्तिभिते) धारण किये हुए (इमे) ये (द्यौः) द्युलोक (च) और (भूमिः) भूमी (तिष्ठतः) स्थिरतासे युक्त होती हैं। (यत्) जो (प्राणत्) प्राणधारी (च)और (यत्) जो (नि-मिषत्) गति युक्त [ है ] ( इदं ) यह ( सर्वं ) सव [ प्रकारका जगत् ) ( स्कम्मेन ) स्कम्भ द्वारा ( झात्मन्चत् ) सजीव होरहा है ॥ ४० ॥

युजोक और पृथिवीजोक तथा मध्यवर्तीजोकका मुजाधार स्कम्भ है। आकर्षणका नियामक भी वही है। जड़ तथा चेतन जगतके जीवनका भी वही कारण है। दो प्रकारका जगत कहा है। कुछ पदार्थ प्राण धारण करते हुए दिखाई देते हैं। उनमें जीवनके चिह्न चेष्टादिका पाया जाना स्वाभाविक है। परन्तु पर्वत, नदी आदि पदार्थ भी तो चुप नहीं बैठे हुए। उनमें भी तरह २ की गति तथा चेष्टा पायी जाती है। मत समको कि उन्हें तो प्रभु गति प्रदान करता है और प्राण्धारी स्वतन्त्ररूपसे अपना जीवन धारण कर रहे हैं। श्वास प्रश्वासकी किया भी प्रभुकी महिमाके आश्रित है। इस प्रकार सर्वत्र उसी एक भगवानका शासन अखगडरूपसे चलता है।

(६) प्रजापतिश्चरित गर्भे अन्तरहश्यमानो बहुधा वि जायते । अर्धेन विश्वं भुवनं जजान यदस्यार्धे कतमः स केतुः ॥४१॥

०—१३॥
प्रार्थः—(प्रजापित:) प्रजापित (गर्भे) गर्भके (प्रन्तः)
प्रान्दर (चरित) रहता है (प्रदश्यमानः) न दिखाई देता हुम्रा
(बहुधा) प्रनेक प्रकारसे (वि-जायते) प्रकट होता है।
(प्रार्थेन) प्राप्ते [भाग] से (विश्वं) सकल (भुवनं) जगतको
(जजान) रचता है (यत्) जो (प्रस्य) इसका (प्रार्थं)
प्राधा [रह जाता है] (सः) वह (कतमः) कौनसा (केतुः)
चिह्न है ?॥ ४१॥

ठीक है। परमाणु २ के अन्दर रमता हुआ ही स्नष्टा सव कुछ सजता है। परम सहम होनेसे सारी कलाको घुमाता हुआ भी दिखाई नहीं देता। हां, उसकी नानाप्रकारकी अनन्त विभूतियां ही उसका प्रकाश करती हैं। पर यह मत समको कि इन विभूतियों द्वारा भगवानकी अद्भुत महिमाका अन्त पाया जा सकता है। यह सारा जगत तो उसकी अपार मायाका एक भाग ही समको। जो कुछ इसके आगे हैं, उसे जाननेका कोई साधन, कीई चिह्न हमारे पास नहीं है। और वह भाग हैं अनन्त। अतः उस परम देवकी महिमाको हम किसी प्रकार भी पूरा २ नहीं जान सकते। जिस प्रकार कुएंका मेंढक सागरसे अपरिचित रहता है। ऐसे ही हम अपनी अल्पज्ञताके कारण भगवानके वभवसे अपरिचित ही रहते हैं। पर जहां यह सत्य है, वहां यह भी सत्य है कि उस अमृतसागरसे एक आध विन्दुकी प्राप्तिसे ही हमारा अनुत्तम कल्याण होसकता है।

प्रथं:—(यतः) जिससे (सूर्यः) सूर्य (उत्-पति) उद्य होता है (च) और (यत्र) जिसमें (ग्रस्तं) ग्रस्तको (गच्छति) प्राप्त होजाता है, (तत्) उसे (पव) ही (ग्रहं) मैं (ज्येष्ठं) सबसे बड़ा (मन्ये) मानता हूं (तत्) उससे (उ) निःसन्देह (किंचन) कुळ् भी (ग्रिति-पति) बढ़दर (न) नहीं [है]॥ ४२॥

वही जगदीश्वर लोक, लोकान्तरोंकी गतियोंका नियामक

होनेसे, सूर्य, चन्द्रादिके उदय और अस्त होनेका भी परम कारण वही है। यह बालक का कुत्रहल नहीं, जिसे साधारण घटनाओंका सामान्य ज्ञान नहीं होता । यह कारणोंके परम कारणका विवेचन करने वाले, परमदर्शी भक्तोंका कुत्रहल है।

(८) पूर्णात् पूर्णमुदचित पूर्णे पूर्णेन सिन्यते । उतो तद्य विद्याम यतस्तत् परिषिन्यते ॥४३॥ ०—२६॥

अर्थः—(पूर्णात्) पूर्णसे (पूर्णं) पूर्ण (उत्-अवति) उत्पन्न होता हैं।(पूर्णं) पूर्ण (पूर्णेन) पूर्ण द्वारा (सिच्यते) विकसित होता हैं।(उतो) तो क्या (अद्य) आज (तत्) उसे [भी](विद्याम) जान सर्केंगे (यतः) जिससे (तत्) वह [पूर्णं] (परि-सिच्यते) सर्व प्रकारसे विकसित होता हैं ?॥ ४३॥

जगत्की वैज्ञानिक रचना आश्चर्यजनक है। पर इसमें वास्तविक आश्चर्य क्या है ? पूर्ण भगवान्से अपूर्ण सृष्टिकी सम्भावना ही क्योंकर हो सकती है ? वह इसे एक ही वार पूर्ण बनाकर फिर अन्धकारमें नहीं छोड़ देता है। साथ २ निरीक्षण करता हुआ, परम प्रयोजनकी सिद्धिका इसे साधन भी बनाता है। इसी उद्देश्यकी पूर्तिके जिये, इस पूर्ण जगत्का पुनः २ विकास होता रहता है। पर वह भगवान स्वयं अपनी मिहमासे ही परिपूर्ण है। उसे किसी अन्यकी अपेता नहीं। वह अनुपम और अदितीय है। यही अद्वेतका परम भाव है।

(९-) एषा सनत्नी सनमेव जातैषा पुराणी परि सर्वे वभूव । मही देव्युषसो विभाती सैकेनैकेन मिषता वि चष्टे ।।४४॥ ०-३०॥ ध्रथं:—(एपा) यह (सनती) सनातन (सनं) पूर्वसे (एव) ही (जाता) चली ध्रारही हैं; (एपा) यह (पुराणी) पुरातन (सर्व) सबको (परि-बस्व) घेरे हुए हैं। (मही) वड़ी (देवी) प्रकाशयुक्त (उपसः) उपाको (वि-भाती) प्रकाशित करने वाली [हैं]; (सा) वह (एकेन-एकेन) एक २ (मिषता) चेष्टायुक्त [पदार्थ] द्वारा (वि-चष्टे) प्रसिद्ध होती हैं॥ ४४॥

उस परमदेवमें पुरुष और स्त्रीका कोई भेद नहीं। यह सब प्रकारके भेद शरीराश्रित होनेसे उसमें नहीं हो सकते। इसीलिये वह सदातन, एकरस और नित्य है। इसी लिये वह सर्वत्र व्यापक, सबको अपने अन्दर बसा रहा है। रात्रिकी समाप्तिपर प्रभातका उज्यारा उसीके प्रकाशका चमकारा समक्तो। एक २ पदार्थकी चेष्टा उसीकी प्रेरणासे होती है। वही सब संसारका रह्नक पिता और वही सबकी निर्मात्री माता है।

(१०) अविर्वे नाम देवतर्तेनास्ते परीवृता । तस्यारूपेणेमे वृक्षा हरिता हरितस्रजः ॥ ४५ ॥ ०—३१॥

धर्थः—(वै) निश्चयरूपसे (धाविः) रक्षक (नाम) प्रसिद्ध [है] (देवता) प्रकाशमान (ऋतेन) ऋतद्वारा (परीवृता) घरी हुई (धास्ते) रहती है। (तस्याः) उसीके (रूपेण्) रूपसे (इमे) ये (वृत्ताः) वृत्त (हरिताः) हरे [धारेते](हरितस्रजः) हरीमालाओंसे युक्त [रहते हैं]॥४॥

वह परमदेव सबका रक्षक है। वह केन्द्र है और उसके अमृतकी रिशमयां चारों ओर उससे निकल रही हैं। हरे २

वृक्षींपर मालात्रोंकी भान्ति हरी २ लताएँ क्या शोभा देती हैं! यह भी उसी भगवानकी महिमाका बखान है।

श्रथे:—[मनुष्य](श्रन्ति) समीप (सन्ते) रहने वाले [देव]को (न) नहीं (जहाति) छोड़ता [पर फिर भी] (श्रन्ति) समीप (सन्ते) रहते हुए भी (न) नहीं (पश्यति) देखता। (देवस्य) देवकी (कान्यं) बुद्धिमत्ताको (पश्य) देख (न) [उसमें] (ममार) मौत है [और] (न) (जीर्यति) बुढ़ापा [ही आता है]॥ ४६॥

श्रन्तर्यामी होकर परमदेव मेरे और श्रापके श्रन्दर सदा मौजूद रहता है। पर हम कितने मन्दभाग्य हैं कि हमें उसके दर्शन नहीं होते। उसकेदर्शनका साधन उसकी बुद्धिको जगतमें पहचानना है। जब ध्यानपूर्वक देखो, इसका प्रकाश वेसाका वेसा पाओगे। यहां सदा बहार रहती है। मौत श्रौर मुरक्तानेका नाम तक नहीं। इस तत्त्वके परिचयसे युग, युगान्तरोंमें योगसिद्ध महाभाग भवसागरसे तरते चले श्राये हैं।

ग्रर्थः—(ग्रपूर्वेगा) ग्रनादि प्रभु द्वारा (इपिताः) प्रेरी हुई (वाचः) वाणियां (ताः) सब प्रकारकी (यथायथं) ठीक ठीक (वदन्ति) ग्रर्थको प्रकट करती हैं। (यत्र) जहां वे (वदन्तीः) बोजती २ (गच्छन्ति) पहुंच जाती हैं (तत्) उसे (महत्) बड़ा (ब्राह्मग्रं) ब्राह्मग्रं (ब्राहुः) कहते हैं ॥४७॥

वागीकी शक्ति भी क्या विजक्षण है, परन्तु इसकी प्रेरणा भी उसी मूल शक्तिसे ही होती है। इसे पाकर मनुष्य जगतके सब व्यवहारको सिद्ध करता है। उसकी अन्तिम सिद्धि तब समस्तो, जब यह वागी भगवानकी आराधना करती हुई वहां जा पहुँचे, जहां से आगे वर्णन करने योग्य कोई पदार्थ नहीं रहता। वही परम गति है। वह ब्रह्मका परमधाम (ब्राह्मण) कहलाता है।

(१३) यो विद्यात् सूत्रं विततं यस्मिनोताः प्रजा इमाः। सूत्रं सूत्रस्य यो विद्यात् स विद्याद् नाह्मणं महत् ॥४८॥ ०—३७ '

द्र्यथः—(यः) जो [ उस ] (वि-ततं) व्यापक (स्त्रं) स्वको (विद्यात) जान ले (यस्मिन्) जिसमें (इमाः) ये (प्रजाः) प्रजाएं (द्योताः) पिरोयी हुई हैं, (यः) जो (स्वत्रस्य) स्वके (स्वं) स्वको (विद्यात) जानले (सः) वह (महत) परम (ब्राह्मणं) ब्रह्म-धामको (विद्यात) जान ले ॥ ४८॥

इस मन्त्रमें जिक्कासाके सारे विषयको एक ही 'स्त्र' शब्दको दो वार कहकर संग्रह कर दिया गया है । वस्तुतः विचार-शील पुरुषके ही मनमें सची जिक्कासा पैदा होती है । वह वैक्कानिक तथा धार्मिक अनुभवसे सारे ब्रह्मागडको विशेष नियमीकी श्रेखलामें पिरोया हुआ पाता है। यही व्यापक स्त्रक्ष्पसे यहां वर्गन किया गया है। इसीको दूसरे मन्त्रोंमें 'अ्त ' और 'सख' आदि शब्दोंसे कहा गया है। ज्योंही

ध्रनुभवकी ध्रांख इस स्त्र तक जा पहुंचती है, त्योंही वह उस परम-स्त्रकी तलाशमें फिर भटकने लगती है, जो इस स्त्रका भी ध्राधार है। शनै: २ उचित साधनोंकी सिद्धिसे वह स्त्र दिखाई देने लग जाता है। पेसा होते ही वह ब्रह्म-धामका ध्रानन्द ध्रनुभव करने लग जाता है।

वस्तु०—महाराज, क्या यह धाम कोई विशेष स्थान है?

महा०—नहीं, यह तो भगवानके साक्षात अनुभवसे जो
नित्य, स्थिर सुखकी प्राप्ति होती है, उसीका ही नाम है।

भगवान सर्वव्यापक है। यह धाम भी सर्वव्यापक है। जहां
सचा भक्त चाहे, वहीं अमृतपान करले। अब कुछ मन्त्र
' उिक्छिए 'स्कसे सुनाकर आजकी कथा समाप्त करेंगे। यह
अथवीवेदके ग्यारहवें काग्रुडका सातवां स्क है।

सत्य - महाराज, उच्छिष्ट तो उसे कहते हैं जो भोजन कर चुकनेपर थोड़ा बहुत बच रहता है।

महा०—ठीक है, इस शब्दके श्रन्दर भाव यही पया जाता है। लोकमें भोजनके विषयमें इसका प्रयोग प्रसिद्ध है। परन्तु यहां वेदमें इसका तात्पर्य परमब्रह्म है।

सत्य o — बड़े आश्चर्यकी वात है। श्चर्य कहांसे कहां चला गया है।

महा०—भाषाशास्त्री इस तत्त्वको भली भान्ति पहचानते हैं। प्रत्येक शब्दका बड़ा लम्बा इतिहास है। उसमें एक मौलिक अर्थ पाया जाता है। अब भिन्न २ प्रकरणोंमें सम्बन्धित हो जानेसे उस अर्थका कहीं विस्तार और कहीं संकोच होता चला जाता है। समय आता है, जब मौलिक अर्थ साधारण लोगोंसे सर्वथा श्रोभल हो जाता है। पुरानी भाषाश्रोंके शब्दोंके श्रथाँका जब भगड़ा होता है, भाषाशास्त्री उसी मौलिक श्रथंकी खोजपर ध्यान जमाते हैं। उसे धात्वर्थ या यौगिक श्रथं भी कहते हैं। वर्तमान प्रकरणमें उस पदार्थका वर्णन किया जावेगा, जो सारे ब्रह्मागड़को श्रपने श्रन्दर लीन कर लेता है, पर स्वयं किसीमें लीन नहीं होता। वह परमदेव है। सब पदार्थोंकी उत्पत्ति उससे हो लेती है, पर उसकी श्रपनी उत्पत्तिका कोई और कारण नहीं बन सकता। शेष सब कुड़ उससे प्रकट होता श्रीर उसीमें लीन हो जाता है। पर वह स्वयं सदा पकरस बचा रहनेसे उच्छिष्ट कहलाता है।

(१४) उच्छिष्टे नाम रूपं चोच्छिष्टे लोक आहितः। उच्छिष्ट इन्द्रश्चाग्निश्च विश्वमन्तः समाहितम् ॥४९॥ श्रय्थर्व०११।७।१॥

श्रर्थः—( उच्छिष्टे ) उच्छिष्टमें (नाम ) (च) श्रौर (रूपं ) रूप [धारणहोते हैं ]; ( उच्छिष्टे ) उच्छिष्टमें (लोकः ) लोक (श्राहितः) धारण होता है । ( उच्छिष्टे ) उच्छिष्ट में (इन्द्रः ) इन्द्र (च ) और (श्रम्नः ) श्रम्नि [धारण होते हैं; ] (विश्वं ) सब कुछ [उसीके ] (श्रन्तः ) श्रन्दर (सम्-श्रा-हितम् ) भली प्रकार धारण होता है ॥ ४६ ॥

सामान्यरूपसे सारा जगत नाम और रूपके दो शब्दोंसे वर्णित हो जाता है। जितने पदार्थोंका वर्णन हो सकता है, उन्हें 'रूप 'कहते हैं। जिन शब्दोंसे वह वर्णन होता है, उन्हें 'नाम 'कहते हैं। केवल ईश्वर ही नाम और रूपके बन्धनसे बाहिर है। इसी हेतुसे वह इन्हें अपने अन्दर धारण कर सकता है। जितने लोकान्तर हैं, सब उसीमें हैं। इन्द्र मध्यलोककी वायु अथवा बिजली भौतिक विभृतिका वाचक है। अगिन पृथिवीलोकका भौतिक प्रकाश है। इनका परमाधार भी उच्छिष्ट है। अधिक क्या कहें, सारा विश्व उसीके अन्दर स्थितिको पाता है॥

(१५) उच्छिष्टे द्यावापृथिवी विश्वं मृतं समाहितम् । आपः समुद्र उच्छिष्टे चन्द्रमा वात आहितः ॥५०॥ ०—२॥

श्रर्थः—( उच्छिष्टे ) उच्छिष्टमें ( द्यावापृथिवी ) द्युलोक श्रौर पृथिवीलोक [धारण होते हैं ], [उसीमें ] (विश्वं ) सकल (भृतं ) पदार्थ-समुदाय (सम्-श्रा-हितम् ) सुस्थापित है। ( उच्छिष्टे ) उच्छिष्टमें (श्रापः ) जल (समुद्रः) समुद्र (चन्द्रमाः) [और ] (वातः ) वायु (श्राहितः ) [प्रत्येक ] धारण होता है ॥ ४० ॥

(१६) ऋतं सत्यं तपो राष्ट्रं श्रमो धर्मश्च कर्म च । भूतं भविष्यदुच्डिष्टे वीर्य लक्ष्मीर्वलं वले ॥५१॥ •—१७॥

श्रर्थः—( ऋतं ) ऋत ( सत्यं ) सत्य ( तपः ) तप (राष्ट्रं) राज्य ( श्रमः ) पुरुषार्थ ( धर्मः ) धर्म (च) श्रौर ( कर्म ) (च) तथा ( भूतं ) जो हो चुका [ श्रौर ] ( भविष्यत् ) जो होना है [ और ] ( वीर्यं ) वीर्यं ( जहमीः ) जहमी ( बजं ) बजं (बजे) सब बजोंके बजं ( उच्छिष्टे ) उच्छिष्टमें [ धारण होते हैं ] ॥४१॥

वही इनका मुल स्रोत है। उसीके ग्राश्रयसे तथा उसीकी बांधी हुई मर्यादाओंके पालनसे इनकी प्राप्ति तथा वृद्धि होती है।

र्थाः—(उच्छिष्टे) उच्छिष्टमें (अर्थमासाः) [ शुक्क और कृष्ण ] पत्त (मासाः) महीने (आर्तवाः) ऋतुआंके प्रभाव तथा विभाग (ऋतुमिः) ऋतुआंके (सह) साथ (च) तथा (धोषिणीः) शब्द करते हुए (आपः) जल (स्तनयित्तुः) गरजता हुम्रा बादल [तथा] (मही) पूजनीय (श्रुतिः) सरस्वती, वेदविद्या [धारण होते हैं ]॥ ४२॥

सब पदार्थोंका परम धाम वहीं है । सब कारगोंका परम कारगा वहीं है। सब शब्दोंका बाख्य वहीं है । गड़गड़ाते हुए, पर्वतीय भरने उसीका धावाहन करते हैं । गरजते हुए बादल उधर ही ध्यान दिलाते हैं । पशुद्रों धौर पिक्स्योंके नाना प्रकारके शब्द उसीका गान करते हैं। सरस्वती ध्रधांत सर्वोत्तम वेद विद्या उसीका परम तात्पर्यके भावसे बखान करती है।

(१८) शर्कराः सिकता अश्मान ओषघयो वीरुघरतृणा । अग्राणि विद्यतो वर्षमुच्छिष्टे संश्विता श्विता ॥ ५३ ॥ ०—२१॥

द्यर्थः—(शर्करा)कंकर (सिकताः) बाल्ल (द्यश्मानः) पत्थर (द्योषधयः) द्योषधियां (वीरुधः) लताएं (तृणा) घास (द्रम्याणि) मेघ (विद्युतः) विजलियां (वर्ष) वृष्टि [ये सव] (उच्छिष्टे) उच्छिष्टमें (संश्रिता) द्याश्रित होते हुए (श्रिता) धारण हो रहे हैं॥ ५३॥

(१९) राद्धिः प्राप्तिः समाप्तिव्यीप्तिर्मह एघतुः । अत्याप्तिरु-च्छिष्टे भृतिश्वाहिता निहिता हिता ॥ ५४ ॥

थ्रर्थः—( राद्धिः ) सफलता ( प्राप्तिः प्राप्ति ( समाप्तिः ) पूर्ण प्राप्ति ( व्याप्तिः ) विस्तृत प्राप्ति ( महः ) झानन्द ( एधतुः ) वृद्धि ( ग्रति ग्राप्तिः ) वह चह कर प्राप्ति ( च ) और ( भृतिः ) पेश्वर्य [ प्रत्येक ] (उच्छिप्टे) उच्छिप्टमें ( ग्राहिता) सर्व प्रकारसे धारण होता है । (निहिता) सुरक्षित होता हुआ ( हिता ) धारग होता है ॥ ४४ ॥

सर्व प्रकारकी कामनाओंकी पूर्ति ऋत और सत्यको समस्ते, उन्हें भारण करने थार भगवानके कृपापात्र बननेसे े ही होती है। वह कौतसी सम्पत्ति है, जो भगवानके भक्तीको प्राप्त नहीं हो जाती ?

(२०) यच प्राणित प्राणेन यच पश्यति चक्षुषा । उच्छि-ष्टाज्जिति सर्वे दिवि देवा दिविश्वितः ॥ ५५ ॥

द्यर्थ:—(यत्) जो (प्रागोन) प्राग द्वारा (प्रागति) प्राग् धारण करता है (च) और (यत्) जो (चचुपा) नेत्र द्वारा (पश्यति ) देखता है [ वह सब उच्डिप्टमें धारण होता है ]। ( उच्छिप्रात ) उच्छिप्रसे ( सर्वे ) सब ( दिवि ) युलोकमें (दिविश्रितः) प्रकाशयुक्त (देवाः) देवता (जिह्नरे) पैदा हुए ॥ ४४ ॥

जब चेतन भेदसे दो प्रकारका जगत भिन्न २ प्रकारसे हमें प्रभावित करता है। नेत्रादि इन्द्रियोंके व्यवहारसे चेतनकी झोर भौर प्रकाश, तेज, बलादिसे जड़की भ्रोर इम भ्राकर्षित होते हैं। दोनों जगतींका यह बल उच्छिष्टके आधारसे ही सभक्तना चाहिये। उसीकी प्रेरणासे हमें शरीर तथा इन्द्रियादिकी शक्तियां प्राप्त हो रही हैं। उसीकी शक्तिसे सूर्यादि देवता प्रकाशके पुंज बन रहे हैं।

(२१) आनन्दा मोदाः प्रमुदोभीमोदमुदश्च ये । उच्छिष्टा-जाज्ञिरे सर्वे दिवि देवा दिविश्रितः ॥ ५६ ॥ •—२६॥

धर्थः—(ध्रानन्दाः) ध्रानन्द (मोदाः) हर्ष (प्रमुदः) विशेष प्रसन्नताएं (च) ध्रौर (ये) जो (ध्रभीमोद-मुदः) ध्रानन्द-साधनोंकी उपस्थितिसे ध्रानन्द ध्रनुभव करने वाले हैं [वे] (सर्वे) सब (दिवि) द्युलोक ध्रथवा प्रकाशमें (दिविश्रितः) पूर्व प्रकाश युक्त (देवाः) देवता (उच्छिष्टात्) उच्छिष्टसे (जिन्नरे) प्रकट हुए॥ ४६॥

न केवल भोग्य पदार्थींका प्रकट करने वाला भगवान है, वरन भोक्ता भी उसीके प्रकाशसे प्रकाशित हो रहे हैं। वही सब प्रकारके धानन्दों और सुखोंके साधनोंका उपस्थित करने वाला है। वही कर्मानुसार ध्रपने भक्तोंमें उनका प्रविभाग करने वाला है। इस प्रकार, सज्जनो, वेदके पवित्र मन्त्र बड़े बलके साथ जिह्नासा पदा करते हुए, उसकी पूर्तिके सर्वोत्तम मार्गका भी प्रदर्शन कराते हैं।

सत्य०—क्या महाराज, श्राज यहीं तक चलेगा।
महा०—बहुत पर्याप्त कहा गया। श्रव कल श्रापके
सामने प्रसिद्ध 'पुरुषसूक्त 'का व्याख्यान करूंगा।

## द्वादश खगड । विश्व-यज्ञका वर्णन ।



महा०-सत्यकाम, आज कुछ नये सत्संगी भी दिखाई देते हैं ?

सत्य०—महाराज, इनसे बातचीत तो पूर्व भी कई वार हुई थी। पर आप जानते हैं, इधर प्रवृत्ति शनैः २ ही होती है। कज मैंने और वस्तुस्वरूपने बहुत प्रेरणाकी थी।

वस्तु०—महाराज, आपकी अपनी मधुर वाग्गीका ही यह आकर्षण है। तो आज आप 'पुरुष-सूक'की चर्चा चलाएंगे! क्या इसके अन्दर पुरुषोंका वर्णन हैं?

महा०—नहीं, परम पुरुष परमात्माका ही इसमें यक्षके रूपमें वर्णन पाया जाता है।

उप०—महाराज, यझोंमें तो बड़ी हिंसा होती थी। द्यावतार भगवान बुद्धने इनके विरुद्ध प्रचार किया था।

महा० — यह ठीक है। पर यक्षका मौतिक भाव दूसरेके तिये अपने आपको कष्ट देना था। अपना स्वार्थ छोड़ कर, अपनी प्रिय प्रवृत्तियांका त्याग करना, अपनी सम्पतिका दूसरोंको दायाद बनाना और यदि आवश्यकता पड़े, तो अपनी सत्ता मिटाकर भी दूसरोंकी रत्ता करना यक्षका असली स्वरूप था। इसी असली यक्षका विस्तार भगवान स्वयं कर रहे हैं। आपने पीछे 'विश्वकर्मा के सूक्तकी व्याख्यामें इसी बातकी ओर संकेत पाया था। उसमें यह बताया गया था, कि

सारे पदार्थीकी सामग्रीको होमनेके पीछे, जगद्-होता फिर स्वयं भी वेदीमें बैठ जाता है। यह प्रतयका वर्णन था। श्राजके सुक्तमें 'विश्व-यज्ञ 'का बड़े विस्तारसे वर्णन पाया जाता है। जहां उस सुक्तमें यक्षके संहार-कारक स्वरूपको प्रकट किया गया है, वहां इसमें उसकी जनन-शक्तिका प्रकाश पाया जाता है। यहांके दोनों ही स्वरूप सच्चे ग्रौर परस्पर संबंधित हैं। जब तक पदार्थींके वर्तमान स्वरूपमें परिवर्त्तन न हो, नये पदार्थ पैदा नहीं हो सकते । समिधा, धृतादि हवनमें डाले जाते हैं। साधारण लोगोंकी दृष्टिमें वे भस्म होकर नष्ट हो जाते हैं। तत्त्वक्रामी उनसे उत्पन्न होने वाली नवी वस्तुग्रॉका विचार करता है। वास्तवमें संसार ध्रनादि कालसे जितना ध्रव है, इतना ही चला थ्राया है। न रत्ती भरका नाश हो सकता है और न कुच्छ नया बन सकता है। भावका अभाव और ध्रभावका भाव ध्रसंभव समका जाता है। तो फिर होता क्या है ? बस, दिन रात परिवर्त्तन २ होता चला जाता है। प्रत्येक पदार्थ प्रतित्तेण नये २ रूपको धारण करता रहता है। यह है महाविशाल, विश्व-यञ्च, जो एक साथ नाश और प्रादुर्भावका द्वार होनेसे इस सगरे परिवर्तनका मुल कारण है। भगवान परमासु २ में व्याप रहा है। भ्रोर उससे भिन्न रहता है। उसपर इस परिवर्तन और विकासका कभी कोई प्रभाव नहीं पड़ता। वह तटस्थ रह कर, इस यक्ष-चक्रको घुमाता है। परन्तु हम जब भी उसकी ओर प्रवृत्त होते हैं, तो इस चक्रके द्वारा ही होते हैं। हमारे लिये उसका ध्यान करना भी असंभव हो जावे, यदि संसारके रचन, धारण और संहारका द्वार हमारे सामनेसे बन्द हो जावे। जब इस दृष्टिसे विचार करते हैं, तो हम जगदीश्वरको अपरिवर्त्तित रहते हुए भी, सब परिवर्त्तनों पाते हैं। सारा विश्व उसीका प्रकाश है। ब्रह्मागुड उसके शरीरके समान है। वह इसके एक २ भागमें परिपूर्ण होतेसे पुरुष कहुजाता है। यही भगवानका विराट् स्वरूप है। जहां देखो, वह मौजूद है। वही सबकी जान है, वही सबका आधार है। वही निःस्वार्थ भावसे, इस यक्षको रचाता है। मानो, वह स्वयं अपने आपको यक्षका रूप देकर इस जगतका प्रकाश कर रहा है। सच पुद्धो, तो ईश्वरके ही इस स्वरूपके आधारपर यक्ष शब्दका आर्थ ठीक २ जाना जाता है। अस्वती यक्ष बही स्वयं है। शेष जितने यक्ष हैं, वे अनुकरणमात्र हैं। इस स्वरूपे ईश्वरके ये दोनों स्वरूप अर्थात तटस्थ तथा सम्बद्धभाव वर्णन किये गये हैं।

(१) सहस्रज्ञीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् । स भूमि विश्वतो वृत्वात्यतिष्टद्शाङ्गुलग् ॥५७॥ ऋक्०१०।६०।१।

ग्रथः—(पुरुषः) पुरुष (सहस्रशीषां) श्रानन्त सिरी वाला (सहस्रात्तः) श्रानन्त नेत्रीं वाला [श्रौर] (सहस्रपात्) श्रानन्त पांचीं वाला [है]।(स) वह (विश्वतः) सब श्रोरसे (भूमि) ब्रह्मागडको (वृत्वा) ढांपकर [भी] (दशाङ्कुलम्) दस श्रंगुल (श्रति) बढ़कर (श्रतिष्ठत्) विराजता है॥४९॥

यद्यपि उस धनादि, नित्य, निर्गुण भगवानका कोई शरीर ध्रथवा नेत्रादि अंग नहीं, तो भी देहधारी प्राणियोंके धन्दर व्यापक होनेसे, उनके धंग, मानो, उसके धंग होरहे हैं। सहस्रसे तात्पर्य हज़ार नहीं, वरन, अनन्त है । विशेष संख्याकी ओर संकेत नहीं है । नहीं तो, नेत्र और पांव कमसे कम दो २ हज़ार कहे होते । इस प्रकार सब प्राणियों के अन्तर्यामी के रूपमें वर्णन करके, अब बाहिरसे उसके अनन्त, विभु भावको बड़ी सुन्दरतासे दिखाते हैं । वह परम पुरुष भूमिको सब ओरसे ढांपकर अपने अन्दर धारण करता है । भूमी केवल इस पृथिषीका यहां वाचक नहीं है । यहां इससे वही भाव प्रहण करना चाहिये, जो 'अध-मर्षण' सकमें 'संवत्सर' शब्दसे किया था । यह ब्रह्मागड़ बड़ा विशाल है, परन्तु प्रभु इससे भी दस अंगुल बढ़कर हैं । वास्तवमें प्रभुका कोई माप नहीं है । दस अंगुलसे पांच इंचका प्रहण नहीं करना । यह तो केवल संकेत है कि यह विशाल संसार उस अनन्त, विभु जगदीश्वरकी सीमा बांधनेमें असमर्थ है ।

(२) पुरुष एवेदं सर्वं यद् भूतं यच भाव्यम् । उताभृतत्वस्ये-शानो यदनेनातिरोहति ॥५८॥ ०—२॥

श्रर्थः—(यत्) जो (भृतं) हो चुका (च) श्रौर (भाव्यं) . होगा (इदं) यह (सर्वं) सब (पुरुषः) पुरुष (एव) ही [का चमत्कार है]। (उत्) और (यत्) जो (श्रक्षेन) भोग्यमात्रकी श्रपेता (श्रति-रोहति) बढ़ चढ़कर है [उस ] (श्रमृतत्वस्य) श्रमृतपदका [भी वही] (ईशानः) स्वामी है ॥ ४८॥

यह संसार प्रवाह रूपसे अनादि कहा जा चुका है। असंख्यवार इसका सर्ग होचुका है और असंख्य ही वार आगे होगा । ये सब सर्ग और प्रजय परम पुरुषके ही अधीन हैं। नाना प्रकारकी श्रद्भुत, श्राश्चर्यजनक रचना उसीकी श्रनन्त बुद्धिका प्रकाश है । सुन्दर रचनाको देखकर साधन-सामग्रीका ध्यान सर्वथा गौग होजाता है । कारीगरकी ही प्रशंसा मुख्य होती है । हमारे सामने, मानो, वह वस्तु नहीं रहती, वरन् कारीगर ही खड़ा होता है। इसी भावको यहां प्रहण करते हुए, हम कह सकते हैं कि भूत, वर्तमान तथा भविष्य, जो कुछ है, वह पुरुष ही है। ग्रर्थात् उसकी कारीगरीका ही नमुना है। जहां देखें, वही प्रकाशमान होरहा है। सर्वत्र उसीकी ज्योति जगमगा रही है। परन्तु उसका शासन उस 'परम पद' पर भी है, जिसे योगी जन 'ग्रमृतधाम' कहते हैं । ये सब भोग्य पदार्थ हमारे कर्मोंके अनुसार विधाता बांटता रहता है। ये कितने ही चिरस्थायी क्यों न हों, कभी न कभी इनका अन्त अवश्य होगा। इनमें कितना ही सुख क्यों न हो, कभी न कभी दुःख भी द्यवस्य होगा । इन्हें 'ग्रम्न'के शब्दसे वर्णन करके वेदने इनके **अन्दर वास्तविक तृ**प्तिका अभाव दर्शाया है । प्राणी नित्य अन्नका सेवन करते हुए, अतुप्त ही रहते हैं । सदा कामना बनी रहती है। विवेकी जन उस 'पद'की साधनामें तत्पर रहते हैं, जहां पहुंचकर पूर्ण तृप्ति होजाती है। दुःख, मोह और शोक सदाके जिये भाग जाने हैं। उस अदीनता और अशोकताके परमधाम, अमृतपदका प्रदान करना परेम पुरुषके अधिकारमें है। जो जन उसकी कृपाके पात्र बनते हैं, उन्हें अवश्य यह अनुपम प्रसाद मिलता है।

(३) एतावानस्य महिमातो ज्यायांश्च पूरुषः । पादोस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि ॥५९॥ ०—३॥ श्रर्थः—(श्रस्य) इसकी (एतावान्) इतनी (महिमा)
[है](श्रतः) इससे (ज्यायान्) बड़ा (च) और (पुरुषः)
पुरुष [है]।(विश्वा) सब (भ्रतानि) भृत (श्रस्य) इसका
(पादः) चौथा भाग [हैं, तो] (त्रिपात्) तीन भाग (श्रस्य)
इसके (दिवि) प्रकाशमें (श्रमृतं) विनाश रहित हैं॥ ४६॥

पर यह कोई न सममे कि तीनों कालोंमें होने वाले संसारका अधिष्ठाता कहनेसे परम पुरुषका सारा स्वरूप कह दिया गया। यह तो केवल प्रदर्शनमात्र है। जितनी महिमा इस प्रकार कही जा सकती है, उससे कई गुगा श्रधिक उसका वह स्वरूप हैं, जो भ्रपने प्रकाशमें श्रविनाशी रहता है। उसका हमें कोई परिचय नहीं होता । वह जाने हुए स्वरूपसे तीन गुगा ही न समभना। यह संख्या भी केवज संकेत है । इसका भाव यह है कि प्रभुकी ब्रज्ञात महिमाकी अपेक्षा ज्ञात महिमा भ्रत्यस्प है। यह ठीक है, सागरके किनारेपर वैठा हुआ वालक उसके खारीपनका कुछ परिचय प्राप्त करता है । परन्तु उसके लिये यह प्रमुमान करना घ्यसंभव है कि यदि सारे, विशाल, सागरींका लवण इकट्ठा किया जा सके, तो वह कितना होगा। भगवानकी महिमाके ज्ञानमें हम प्राल्पक्षोंकी स्थिति उस बालकसे किसी भी बातमें घञ्छी नहीं । भगवानका घ्रपना कृटस्थ, नित्यस्वरूप प्रपनी सत्यमयी, ज्ञानमयी, प्रानन्त महिमामें सदा गुप्त रहता है। मानव बुद्धिकी भ्रपेत्तासे भागी तथा परिमासकी कल्पना कीगई है। वास्तवमें भ्रखगुड ब्रह्मके भागादि नहीं हो सकते। (४) त्रिपादूर्ध्व उदैत्पुरुषः पादोस्येहामवत्पुनः । ततो विष्वङ्

व्यकामत् साशनानशने अमि ॥६०॥

0-811

द्यर्थः—(त्रि-पात्) तीन भाग (पुरुषः) पुरुष (ऊर्ष्वः) ऊपर (उत-पेत्) उठा। (धस्य) इसका (पादः) एक भाग (पुनः) वार २ (इह) यहां (धमवत्) प्रकट हुआ। (तत्) उससे [ही पुरुष] (साशनानशने) भोजन करने वाले और न करने वाले जितने दो प्रकारके पदार्थ हैं, उनके (धिम) संबन्धमें (विष्वङ्) सर्वत्र (वि-ध्रक्तामत्) ब्याप्त होगया॥ई०॥

पिछले मन्त्रके वर्णनका ही आश्रय लेते हुए, इस मन्त्रद्वारा अब जगतके संगका संकेत करते हैं। यह ठीक है कि अनन्त ब्रह्म तटस्थ रहता है और हमें उसका किसी प्रकार भी पूरा परिचय नहीं हो सकता, पर जितना परिचय इस संसारके संबंध द्वारा हो रहा है, उसे भी कम मत समको। वह परमपुरुष अपनी असीम शक्तिके एक भाग द्वारा ही इस चकको निरन्तर चला रहा है। बार २ सृष्टि और प्रलयका पर्याय बदलता चला जाता है। ज्योंही सृष्टिका पर्याय आता है, भगवान अपने अभिधानसे परमाणु २ में गित पदा करके, जो कुछ रचना होनी होती है, उसके निमित्तसे सर्वत्र व्यापक होकर, जड़ चेतनके भेदसे इस प्रपञ्चका विस्तार कर देता है। भोजन करने वाले और न करने वाले पदार्थ इसी भेदपर विभक्त हो जाते हैं। मंत्रका भाव यह है कि परमदेव परमाणु २ में व्यापक होते हुए, पहिलेसे ही इस दो प्रकारके जगतका विचार करके कलाको घुमाते हैं।

(५) तस्माद् विराडजायत विराजो अघि पूरुषः । स जातो अत्यरिच्यत पश्चाद् भूमिमथो पुरः ॥६१॥ ०—५॥ श्रर्थः—(तस्माद्) उस [ एक-भाग पुरुष ] से (वि-राट्) विराजमान [ स्थूल जगत्का श्रारम्भिक ] स्वरूप ( श्रजायत ) प्रकट हुश्रा। (विराजः) विराट्से ( श्रिध ) श्रागे (पुरुषः) पुरुष [ प्रकट हुश्रा ]। (सः) वह ( जातः) प्रकट होता हुआ ( श्रति-श्ररिच्यत ) और वच रहा [ इससे उसने ] (पश्चात ) फिर ( भूमि ) भूमीको ( श्रथो ) और फिर ( पुरः ) [ देहरूपी ] नगरीको [ रचा ] ॥ ई१ ॥

कलाके घूमते ही, ' अन्यक्त ' में उथल पुथल हो पड़ी। संघर्षसे प्रकाश पैदा हुआ। जगत्की उस मौलिक विराजमान अवस्थाको ही 'विराट्'का शब्द प्रकट करता है। उस प्रचगड प्रदीत दशासे वही एक भाग पुरुष कैसे प्रकट हुआ ? उसीकी प्रेरणासे विराट्का प्रकाश हुद्या और विराट्से उसका स्वयं प्रकाश हुआ ? तनिक सोचो और रहस्य खुल जावेगा। पूर्व कह चुके हैं कि तीन-भाग पुरुष अपने तटस्थ, शाश्वत स्वरूपमें संसार-मायासे, मानो, प्रसंस्पृष्ट रहता है। इसका हमारे जिये फल क्या होता है ? हमें उसका कोई परिचय किसी प्रकार भी नहीं हो सकता। द्यव यदि एक-भाग भी वैसे ही रहता, तो हमें सर्वथा ही उसका अपरिचय रहता। इस जिये संसार-कजाके घूमने और उससे व्यक्तके ध्राविर्भृत होनेका, मानो, यह फल है कि वह एक-भाग पुरुष हमें दृष्टिगोचर होने लगता है। एक दूसरा भाव और भी हो सकता है। विराट् जड़ जगत्की मौलिक दशाका नाम है। उसके प्रादुर्भृत होने पर, उसका जो उत्तरोत्तर विकास हुआ, वह जीवन-सत्तासे श्रम्य न था। एक-भाग पुरुषने कला घुमायी थ्रौर ज्योंही ' व्यक्त 'का प्रकाश हुग्रा, वह स्वयं उसके श्रन्दर जीवन-स्रोतके रूपमें प्रविष्ट हुम्रा। उसीके प्रवेशका यह फल था कि कम-बद्ध विकास होता २ यह ब्राट्सुत, विशाल संसार प्रकट हुम्रा । तो क्या इतना कार्य करनेपर ही उस एक-भाग पुरुषकी महिमा समाप्त हो गयी ? नहीं, यह बात नहीं। उसीकी शक्तिसे लोक, लोकान्तरोंकी उत्पत्ति होकर, चेतनतत्त्वोंके द्याश्रय शरीररूपी नगरीका विकास हुद्या। इस प्रकार पिञ्जले मन्त्रमें जो जड़, चेतन भेद्से दो प्रकारके जगतके विकासका संकेत किया गया था, उसीका इसमें विस्तार करके, सृष्टिके विषयका सम्पूर्ण संब्रहसा कर दिया गया है । उसी परम-पुरुषकी यह महिमा जानो, जो मौलिक गतिसे परमासुझोंका व्यक्त परिगाम होते २, इस आश्चर्यमय, विस्मयजनक, अद्भुत, चित्र, विचित्र, सुन्दर, मनोहर, विशाल, ध्रसीम संसारका नियमबद्ध, उत्तरोत्तर विकास होता है। इस संसारसे उस पुरुषका प्रकाश भी होता अवश्य है। पर कितना? यदि वह थ्रथाह सागर है, तो यह प्रपंच उसके सामने एक तुच्छ बिन्दुके समान है।

श्रर्थः—(यत्) जब (देवाः) देवताश्रॉने (पुरुषेग्।) पुरुषरूप (हविषा) होमने योग्य पदार्थद्वारा (यहं) यहका (श्रतन्वत) विस्तार किया [तो] (श्रस्य) इसके [श्रन्दर] (वसन्तः) वसन्त (श्राज्यं) घृत (ग्रीष्मः) गरमी (इधाः) काष्ठ [ ग्रौर ] ( शरत् ) शरद् ऋतु ( हविः ) सामग्री, भातादि ( असीत् ) बनी ॥ ६२ ॥

श्रव तक सामान्य महिमाके रूपमें परमपुरुषका संसारके साथ सम्बन्ध श्रीर असंबंध वर्णन किया गया है। श्रव पूर्व कहें प्रकारसे यश्चके रूपमें वर्णन होता है। इस ब्रह्मागड-यश्चमें सबसे मुख्य निमित्त वह जगदीश्वर है। विश्वके विस्तारके लिये, मानो, वह श्रपने स्वरूपको इसके श्रन्दर लीन कर देता है। यही यश्चका परम तत्त्व है। वह स्वयं हिव बनकर अव्यक्तका होम कर देता है और व्यक्तके नये रूपको धारण कर लेता है। काल बूसरा निमित्त है। इसके भेदसे, युगयुगान्तरमें परिणाम होते २, उत्तरोत्तर विकास होता चला श्राता है। वसन्त श्रादि शब्दोंसे कालके भागोंका तथा उनमें पदा होने वाले पदार्थोंका श्रहण होता है। पुरुष, काल श्रीर कालोंमें होने वाली साधन सामग्रीके परस्पर प्रेरक, प्रेरित सम्बन्धसे विश्व-यश्वका विस्तार होता है।

(७) तं यज्ञं बर्हिषि प्रौक्षनपुरुषं जातमप्रतः । तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्च ये ॥६३॥ ०—७॥

[ उन देवताओं ने ] (तं ) उस (अग्रतः ) पूर्वसे (जातं ) विद्यमान (यहं ) यहके परमसाधक (पुरुषं ) पुरुषका (बर्हिष) यहमें (प्र-धौक्षन् ) भली भान्ति संस्कार किया। (तेन) उसके द्वारा (देवाः ) देवताओं (साध्याः ) साधकों (च) और (ये) जो (अध्ययः ) अधि [ थे, उन्होंने ] (अयजन्त ) यजन किया॥ ६३॥ परम पुरुष अनादिकालसे विश्व-यञ्चका विस्तार कर रहा है। परन्तु यह बात सब तो नहीं जानते। ज्ञानके लिये कोई २ महामना धीर पुरुष, सम्चे साधक बनकर, देवता और मृषिकी पद्वीके योग्य होकर, मानस-यञ्चको रचाते हैं। अन्तःकरणकी वेदीमें विचार और अनुभवकी आहुतियोंसे ब्रह्म-ज्ञानको प्राप्त होकर, आदि-देवको, मानो, सुसंस्कृत स्वरूपमें अनुभव करते हैं। उसीकी पूर्ण प्राप्तिक लिये, एक वार मार्गपर पड़कर, दिन रात उसी आध्यातिमक यजनमें लगे रहते हैं। जिन्हें यह रसास्वादन प्राप्त होने लगता है, उनकी फिर कहीं और प्रवृत्ति होती ही नहीं। उस आन्तरिक यञ्चसे वे अन्दरकी तृप्तिको धारण करते हैं, और बाहिर हो रहे, विश्व-यञ्चसे सारे संसारके पदार्थोंको विकसित होता हुआ प्रत्यत्त देखते हैं।

(८) तस्माद् यज्ञात् सर्वहुतः सम्मृतं पृषदाज्यम् । पश्-न्ताँश्चके वायव्यानारण्यान्याभ्याश्च ये ॥६४॥ ०—५॥

श्रथः—(तस्मात्) उस (सर्व-हुतः) सबको होमने वाले [पुरुष] के (यज्ञात्) विश्व-यज्ञसे (पृषत्-ध्राज्यं) [जीवनका पोषक] दूध, धी (संभृतं) उत्पन्न हुआ। [उसी पुरुषने](तान्) प्रसिद्ध (वायव्यान्) वायुमें विचरने वाले [तथा](आरग्यान्) जंगली (च) श्रौर (ये) जो (प्राम्याः) पालत् [हैं, उन] (पश्चन्) पशुश्रोंको (चक्रे) बनाया॥६४॥

(९) तस्माद् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिज्ञरे । छन्दांसि जिज्ञरे तस्माद् यज्जस्तस्मादजायत ॥६५॥ ०—६॥ श्रर्थः—(तस्मात्) उस (सर्वहुतः) सवको होमने वाले [परम-पुरुषके रचाये] (यहात्) यहसे (ऋचः) ऋचाएं (सामानि) साम (जिह्नरे) प्रकट हुए। (तस्मात्) उसीसे (इन्दांसि) इन्द [प्रकट हुए] (तस्मात्) उसीसे (यजुः) यजु (अजायत) प्रकट हुआ॥ ई४॥

यह प्रभुके रचाये हुए यज्ञका ही प्रसाद है, जो दिन्य ज्ञानके रूपमें, साक्षात्कारी ऋषियोंके हृद्योंमें उदय होता है। यह इन ऋषियोंकी स्वाभाविक प्रवृत्तिका परिग्राम होता है कि किसीको ऋचाओंका, किसीको सामोंका, किसीको यज्ञका और किसीको सामान्य ऋदोंका प्रत्यक्ष होता है।

सत्य०—महाराज, अथर्वका कोई संकेत नहीं खाया।

महा०—प्यारे, यह बात नहीं है। अथर्वके मन्त्र भी धार्ष प्रतिभाकी ज्योति हैं। बास्तवमें ऋचादि शब्दों से ऋग्वेदादि प्रन्थोंके प्रहण करनेकी आवश्यकता नहीं है। ऋचा उस स्तोत्रको कहते हैं, जिससे देवताके स्वरूपका प्रकाश होता है। साम उस गीतिको कहते हैं, जो उसकी उपासनामें प्रवृत्त करती है। यज्ज उस निर्देशका नाम है, जो कर्मकाग्रडमें ज्यवहारके योग्य होता है। ऋग्वेदमें ऋचाओंकी प्रधानता है। सामवेद और यज्ज्वेदमें कमसे साम और यज्ज प्रधान हैं। अर्थवमें ये सब प्रकार मिश्रित हैं। इनके अतिरिक्त और भी विज्ञान भरा पड़ा है। इनके नाम जेनेसे ही उसका। प्रहण हो जाता है। अथवा, इन्दोंके सामान्य प्रहण्से शेष सभी आर्थ- आन, विज्ञानका प्रहण् किया जा सकता है।

(१०) तस्मादश्वा अजायन्त ये के चोभयादतः । गावो ह जिल्लेरे तस्मात्तस्माज्ञाता अजावयः ॥६६॥ ०—१०॥

धर्थः—(तस्मात्) उसी [यझसे] (ध्रश्वाः) घोड़े (ध्रजायन्त) पैदा हुए (च) और (ये के) जितने (उभय-दतः) ऊपर नीचे दान्तीं वाले [पशु] हैं। (तस्मात्) उसीसे (ह) ही (गावः) गौंपं (तस्मात्) उसीसे (ध्रजावयः) भेड़ वकरी (जाताः) पैदा हुए ॥१६॥

(११) यत्पुरुषं व्यद्धुः कतिधा व्यकलपयन् । मुखं किमस्य कौ बाहू का ऊरू पादा उच्येते ॥६७॥ ०—११॥

श्रर्थः—(यत्) जय [ ऋषियोंने मानस-यश्नमें संकल्पद्वारा होमे हुए पुरुषसे ] (पुरुषं) मनुष्यको (वि-श्राद्धुः) बनाया [ अर्थात् उस यश्नसे मानव-समाजको प्रकट होते हुए देखा, तो ] (कतिथा) कितने प्रकारसे [ उन्होंने ] (वि-श्रकल्पयन्) विमाग किया ? (श्रस्य) (इस होमे हुए विराट्-पुरुष) का (मुखं) मुख (किम्) किस रूपमें (श्रासीत्) प्रकट हुआ ? (बाह्) मुजाओं (ऊरू) जंघाओं (पादौ) पांवोंके (कौ) क्या २ (उच्येते) नाम वने ?॥ ६७॥

श्रव ऋषियोंने मानव-समाजके विकासका ध्यान किया। श्रोषियों, वनस्पतियों, पशुश्रों और पिक्षयोंकी सृष्टिका परम पुरुषसे उद्य हुआ। इसी प्रकार उन्होंने विराट्-स्वरूप परमात्माको मानव-समाजके एक २ व्यक्तिके श्रन्दर प्रकाशमान होते हुए प्रत्यक्ष किया। उनकी ध्यान-दृष्टिके सामने, मानो, मानव-समाज एक समष्टि-देहके रूपमें खड़ा हो रहा था। परम पुरुष उसके श्रन्दर व्याप रहा था । उसीका वह शरीर सा वन रहा था। श्रव उसके टुकड़े होने लगे। यहांपर, फिर जिज्ञासा-शैली द्वारा प्रश्न करते हैं । बताश्रो उस देहका मुख क्या बना ? पांचींका क्या बना ? दूसरे शब्दोंमें, यह बताश्रो कि समाजके भिन्न २ भागोंकी उस विराट्-पुरुषमें कहां २ स्थिति थी ? समाजमें इन भागोंकी जो परस्पर स्थिति थी, उसीका एक प्रकारसे विराट्-देहके ऊपर श्रारोप किया गया । श्रगला मन्त्र इसी वातको खोलता है।

(१२) त्राह्मणोस्य मुखमासीद् बाहू राजन्यः कतः । ऊरू तदस्य यद् वैश्यः पद्भयांशूद्रो अजायत ॥६८॥ ०—१२॥

श्रर्थः— (ब्राह्मगाः ) ब्राह्मगा (श्रस्य ) इसका (मुखं) मुख र बना [यह तो श्रारोप हुश्रा, श्रव सृष्टिके विस्तारके भावसे कहना हो, तो यह कहेंगे, कि 'इसका मुख ब्राह्मगा बना'] (बाह्) भुजाओंको (राजन्यः ) क्षत्रिय (कृतः ) बनाया गया (यद् ) जो (वैश्यः ) वैश्य [है] (तत् )वह (श्रस्य ) इसकी (ऊरू ) जंघाएं [बनीं, श्रीर दूसरे श्रवरोपके भावसे, 'इसकी जंघाएं वैश्य बनीं]; (पद्भवां) पांवोंसे (श्रद्रः ) श्रद्र (श्रजायत ) पैदा हुश्रा ॥ ६ ॥

जहां तक ध्यानका सम्बन्ध है, उसके दो भाग कहे जा सकते हैं। एक ध्रारोप ध्रौर दूसरा ध्रवरोप, ध्रथीत चढ़ाव ध्रौर उतार। ध्यान करने वाले वर्तमानसे पीक्केकी ध्रोर चढ़ेंगे। ऊपर २ जाते २ सब पदार्थीको परम पुरुषमें केन्द्रित होते हुए देखेंगे। फिर वे नीचे उतरते हुए, सब पदार्थीको भगवानसे निकलते हुए अनुभव करेंगे। प्रथम वे लोकसे प्रभु तक पहुँचंगे और फिर प्रभुसे लोक तक आवेंगे। इसी भेदको लेकर, 'पुरुषका मुख ब्राह्मण बना,' या 'ब्राह्मण उसका मुख बना,' ये दो प्रकारका अर्थ दिखाया गया है। वास्तवमें बात एक ही है। नर नारायणसे उपजता है और नारायण नरमें व्यापक हो रहा है। समाजके ये चार भाग परस्पर क्या सम्बन्ध रखते हैं?

इनमें कौन बड़ा है और कौन छोटा है ? इस प्रश्नपर आगे चलकर विचार करनेका अवसर आवेगा । उस समय वैदिक समाज-शास्त्रका व्याख्यान किया जावेगा । आज इतना कहना ही पर्याप्त होगा कि चाहे ब्राह्मण हो और चाहे ब्रद्ध हो, भगवानके कियत विराट्-देहका अंग होनेसे समानरूपसे आदरणीय है । घृणा किसीसे मत करो । सिरके लिये पांव अखूत नहीं हो सकता । एक ही शरीरमें भिन्न २ अंगोंको पूरे सहयोगसे रहना पड़ता है । यह हमारी मूर्खताका ही विस्तार है, जो एक भाई दूसरे भाईको अस्पृश्य बताकर उससे परे रहना चाहता है। यह अनर्थ है, अन्याय है । यह महा भयङ्कर जातीय रोग है। प्यारो, तुमने इससे बचकर रहना।

माया०—महाराज, यह फगड़ा केवल हमारे यहां ही नहीं। इसरे देशोंमें भी इसी प्रकारकी समस्याएं हैं।

ग्रन्य०-मुक्ते भी इस विषयमें कुछ कहना है।

महा० – सज्जनो, आज यही संकल्प है, कि जिस मुख्य विषयको कई दिनसे आप सुन रहे हैं, उसका उपसंहार किया जावे । यदि हम इस समय किसी अन्य चर्चीमें जग गये, तो यह कार्य अधूरा रह जावेगा। वस्तु० -महाराज, ऐसी जब्दी किस बातकी है ?

महा०—श्राप जानते ही हैं, मैं चौमासेमें प्रतिवर्ष कहीं न कहीं परिवर्त्तनके लिये निकल जाता हूं । सो वह समय श्रा पहुंचा है। इस लिये, श्राश्रो, श्राज प्रभु-जिक्कासाके ही सम्बन्धमें कुछ थोड़ासा और विचार करलें। श्रापने विराट्-पुरुषसे मानव-समाजकी कल्पनाका चित्र देख लिया। श्रव उससे दिव्य सृष्टिका वर्णन करते हैं।

(१३) चन्द्रमा मनसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत । मुखादि-न्द्रश्राग्निश्च प्राणाद्वायुरजायत ॥६९॥ ०—१३॥

ध्रर्थः—[उसके] (मनसः) मनसे (चन्द्रमाः)चन्द्र (जातः) पैदा हुआ।(चक्षोः)चज्जुसे(सूर्यः)सूर्ये (ध्रजायत) न पैदा हुआ।(मुखात्) मुखसे (इन्द्रः) इन्द्र (च) और (ध्रम्निः)ध्रम्नि [पैदा हुए]।(प्राणात् ।प्राण् (घ्राण्)से (वायुः)वायु (ध्रजायत)पैदा हुआ॥ ६६॥

चन्द्रमा थ्रौर मनका विशेष सम्बन्ध समका जाता है। इसकी न केवल थ्रार्य साहित्यमें, वरन दूसरे देशोंमें भी प्रसिद्धि है। शेष सम्बन्ध साधारणतया स्पष्ट है।

(१४) नाभ्या आसीदन्तरिक्षं शीर्ष्णो द्यौः समवर्तत । पद्भ्यां भूमिर्दिशः श्रोत्रात्तथा लोकाँ अकल्पयन् ॥७०॥०—१४॥

श्चर्थः—[ उसकी ] (नाभ्याः ) नाभिसे (श्चन्तरित्तं ) मध्यलोक (श्चासीत् ) होगया।(शीर्ष्णः ) सिरसे (द्यौः ) द्यु-लोक (सम्-श्चवर्तत )वन गया।(पद्भ्यां)पांवोंसे (भूमिः ) भूमी [पैदा हुई ] (श्चोत्रात् )कानसे (दिशः ) दिशाएं (बनीं ) (तथा) इस प्रकार [उन्होंने] (लोकान्) लोकोंकी ( श्रकस्पयन्) कल्पनाकी ॥ ७० ॥

(१५) सप्तास्यासन् परिधयित्वःसप्त समिषः कृताः । देवा यद् यज्ञं तन्याना अवध्नन् पुरुषं पशुम् ॥७१॥ ०-१५॥

श्रर्थः—(यत्) जव [उक्त प्रकारसे] (देवाः) देवताओं ने (यत्रं) यक्षका (तन्वानाः) विस्तार करते हुए (पुरुषं) पुरुष (पशुं) पशुको (श्रवध्नन्) वांघा [तो] (श्रस्य) इस [यह्म] की (सप्त) सात (परि-धयः) परिधियां (श्रासन्) धीं (त्रिःसप्त) इकीस (सिमधः) जलाने योग्य काष्ठ (कृताः) वनाये गये॥ ७१॥

साधन-सम्पन्न योगीश्वर विश्व-यन्नका विचार करते २, पुरुषपर ध्यानको अवस्थित करते हैं। पुरुष सर्वव्यापक है। परन्तु जैसे लोग घोड़े आदि महावल पशुको ख्यटेसे बांध लेते हैं, पेसे ही योगीजन, अपनी भावनाके बलसे उस सर्वत्र व्यापक देवको, मानो, अपने अन्तःकरणमें बांध लेते हैं। असलमें वे अपने ध्यानको उसपर जमा देते हैं। पर यह सिद्धि यों ही प्राप्त होने वाली नहीं है। उस मानसिक यन्नके इदि गिर्द सात मगडल हैं। जहां तक पांच ज्ञानेन्द्रियों, मन और बुद्धिकी दौड़ है, वहां तक ही इस यज्ञका विस्तार है। ये सातों एक प्रकारके घेरे हैं, जिनके मध्यमें, योगीका हृद्य है। वहां वह सर्वाधार, पुरुष द्वारा यज्ञ कर रहा है। इसका यह भाव नहीं है, कि यन्न इस सीमासे आगे विस्तार नहीं कर सकता। प्रभुके दृष्टिकोण्यसे इससे अनन्तगुणा अधिक विस्तार करसकता है। परन्तु

मनुष्यका ब्रह्मागुड इन सात घेरीसे पार नहीं जा सकता। इनसे पारका चित्र उसका मन नहीं खींच सकता। परन्तु यह नहीं है, कि जहां तक उसका मन जाता है, संसार उससे आगे नहीं है। एक बात और विचारने योग्य कही है । योगी ख्रौर ख्रयोगीमें भेद बताया है। पांचों इन्द्रियां, मन और बुद्धि तो सबमें पायी जाती हैं। पर यह मानस-यह योगी ही क्यों करते हैं ? इसका कारण यह है, कि शेष लोग इस यहमें जलानेके लिये कोई पदार्थ उपस्थित नहीं कर सकते । योगी, ग्रपना सर्वस्व इक्कीस समिधार्थ्रोंके रूपमें होमकर, ब्रह्म-झानके प्रदीपको प्रज्वलित कर केता है । ये सातों उसके सांसारिक सम्बन्धके डोरे हैं। इनके द्वारा उसे शब्द, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संकल्प-विकल्प ध्रौर बौद्धिक धारणाका भगडार प्राप्त होता है । प्रत्येक भगडार सात्त्विक, राजसिक और तामसिक भेदसे तीन प्रकारका होकर, उसके लिये कुल कोश इकीस प्रकारका दन जाता है । उसकी यह सम्पत्ति हैं, जैसे यह सब मनुष्योंकी होती है । परन्तु हम इसकी जाजसाको छोड़ नहीं सकते । इसकी चित्र, विचित्र वासनाओं द्वारा इसी चक्रमें घुमते रहते हैं। परन्तु भगवान्का भक्त इसे साधना द्वारा समिधा बनाकर जला डालता है। प्रभु उसे भ्रपना प्यारा जानकर भ्राशीर्वाद देते हैं । उसका यश्च सफल होता है। श्रव पुरुष उसके हृदय-मन्दिरमें प्रतिष्ठित होजाता है। धन्य हैं, वे जन जो इस प्रकार आत्मयाजी होकर प्रभु-प्रसादके पात्र वन जाते हैं।

(१६) यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः।७२।०-१६॥ श्रर्थः—(देवाः) देवताओंने (यक्षेन) यक्षद्वारा (यक्षं) यक्षकी (श्रजयन्त) पृजा की (तानि) ये (श्रथमानि) प्रथम (धर्माणि) धर्म (श्रासन्) थे (ते) वे (ह) सचमुच (महिमानः) उन्नत होकर (नाकं) [उस ] परम सुखधामको (सचन्त) प्राप्त हुए (यत्र) जहां (पूर्वे) पहिले (साभ्यः) सिद्धियुक्त (देवाः) विद्वान [प्राप्त हुए थे]॥ ७२॥

पुरुष स्वयं यक्षस्यरूप है। उक्त प्रकारसे जो यक्षस्यरूप होकर उसे प्रसन्न कर लेते हैं, उन्हें कौनसा सुख है, जो प्राप्त नहीं हो जाता। सज्जनो, सच्चे साधक बनो। वेद ग्राश्वासन देता है। अनादिकालसे दोनों ही मार्ग खुल रहे हैं। एक प्रेयका श्रीर दूसरा श्रेयका। एक प्रवृत्तिका और दूसरा निवृत्तिका। जो श्रेय श्रौर निवृत्तिके मार्गपर चलेगा, उसे भी विश्वास करना चाहिये कि मैं इस पथका पहिला पथिक नहीं हूं। यदि पूर्व साधकोंको सिद्धि प्राप्त हुई, तो मुक्ते भी अवश्य होगी। यदि आरम्भमें कुछ कठिनताका सामना करना पड़े, तो कायरतासे मार्गका त्याग न कर दे। यात्रा लंबी आर्रीर कठिन है। चढ़ाई ऊंची और सीधी है। पर जब ऊपर चढ़कर शीतल पवनका स्पर्श होगा धौर प्रकाशमान सूर्यकी किरणींका स्पर्श होगा, तो सब थकावट दूर हो जावेगी। धन्यवाद्से सिर प्रशुके चरगोंमें भुक जावेगा। पता तब लगेगा जब प्रेमाश्रुश्रोंकी द्वम २ बहती हुई धारा आगेकी भूमीको गीला करती २ वहीं पर प्रमका प्रवाह बहा देगी। वह प्रवाह स्वच्छ, निर्मल होगा। उसमें साधक अपने स्वरूपकी वास्ताविक भलकको देख सकेगा।

सज्जनो, इस प्रकार 'पुरुष-सुक्त ' सच्चे अर्थीमें कुत्हल और जिज्ञासाके भावको ग्रादिसे ग्रन्त तक निवाहता हुआ, भगवान्के रचाये हुए विश्व-यज्ञका सुन्दर वर्णन करता हुआ, श्चन्तमें प्रभु-भक्तिके शुद्ध भावमें सर्वथा लीन हो जाता है। इसकी बड़ी महिमा है। यह भ्रथवंवेदमें भी पाया जाता है। यजुवेंदका यह एक सम्पूर्ण ग्रध्याय है । वहांपर कुछ और भी ग्रधिक विस्तार है। परन्तु मैंने ब्रापके सामने ऋग्वेदसे यह सारा वर्गान किया है। वर्तमान प्रयोजनके लिये इतना हो पर्याप्त है। इस प्रकार, प्यारो, जिज्ञासाका प्रकरण समाप्त होता है। आरम्भमें आपने देखा कि किस तरह प्रकृतिका सचा दर्शन स्वयमेव हृदयको भगवानुकी ओर प्रेरित करता है। तर्क थ्रौर विज्ञान आरंभ २में अपने आपको पूर्ण समकते हैं। पर् श्रनुभव बढ़ता है। बड़े २ तार्किक श्रौर वैज्ञानिक शर्ने: २ भगवानकी सत्ताको धारण करके सन्तुष्टिको प्राप्त करते हैं। पर केवल तर्कद्वारा सचाईका पूरा परिचय नहीं होता। श्राकांचा बनी बनायी रह जाती है। श्रपेचा बीचमें लटकती रह जाती है। अनुभवका द्वार खुलते ही मनुष्य निहाल हो जाता है। श्रापने देखा कि किस तरह वेदके पवित्र मन्त्र श्राध्यात्मिक प्रेरणा और जिज्ञासाको स्वाभाविक चक्रसे उभारते हुप, शनै: २ मार्गका विस्तार करते हैं । एक ही विषयका किस प्रकार भिम्न २ वर्णन करते हुए, वेदका नवीनपन स्थिर रहता है, इसका भी आपने दिग्दर्शन कर लिया। अन्तमें जिज्ञासाकी वृत्तिकी शान्तिके लिये, विश्व-यक्षको समभकर आत्म-यक्षको रचानेका प्रकार श्रौर उसमें प्रवृत्त होनेका मार्ग तथा उसे

सिद्ध करनेपर प्राप्त होने वाला फल भी आपके सामते आ चुका
है। आगे जब भगवान फिर मेल मिलायगा, तो प्रभुके स्वरूप
तथा उसकी प्राप्तिके विषयमें विशेष रूपसे चर्चा चलेगी।
परन्तु इस प्रकरणमें भी जो कुछ आ चुका है, वह भी हमारे
आध्यात्मिक विकासके लिये पूर्णतया उपयोगी होगा। प्रभु
आशीर्वाद दें कि हम सबकी इधर प्रवृत्ति हो।

वस्तु०—महाराज, किधर जानेका विचार है ?

महा०—अभी पृरा निश्चय नहीं किया। जिधर चित्त करेगा, चल देंगे। हमने कौनसे ऊंट, घोड़े लादने हैं।

सत्य - क्या में भी साथ चल सकूंगा ?

महा०-मुक्ते कोई श्रापत्ति नहीं। यदि तुम कुछ लाभ समभते हो, तो तय्यार रहो।

सत्य - महाराज, लाभकी भली कही। मुक्ते तो केवल श्राशाकी ही प्रतीज्ञा रहती है।

महा०—बहुत अच्छा, तो सज्जनो, खुव पुरुषार्थ करते रहना। अपने २ ढंगपर सम्बे वैदिक जीवनको अपने अन्दर विकसित करनेका यल करना। (उनके ऐसा कहने पर, सबने सुककर प्रणाम किया, और डुबडुबाते नेत्रोंके साथ विदाहुए)।

[तुरीये वेदसन्देशेऽध्यायेऽपि जागदीश्वरे । अगादेवं किलोच्छ्वासो जिज्ञासायामथादिमः ॥१॥ सामान्यतस्वचर्चायां देहोपवर्णने तथा । प्रथमः प्रगतो मागो मानसोऽभृद्यापरः ॥ २ ॥ भागश्चापि नृतीयोऽयं प्रभुप्रसादयोजकः । तिज्ञज्ञासां पृकुर्वाणः सम्पूर्णः शन्तनोतु वः ॥३॥ वेदिक अश्वम मन्त्रमालाके नियम

New Doll

(१) उद्देश:—(क) ब्रायधमके सन्देश को सुन्दर, सरल, स्थायी तथा सस्ते से सस्ते साहित्य द्वारा सर्व साधारण तक पहुंचाना।

(२) वेदादि सच्छास्त्रोंके पूर्ण श्रजुवादों तथा नाना प्रकारके संप्रहोंका भिन्न २ भाषाश्रोंमें प्रकाशित करना।

(३) नियम:—(१) जो सज्जन १०१) ६०, २४०) ६० या. ४००) ६० देंगे, उन्हें कमसे स्थिर सभ्य, प्रतिष्ठित सभ्य, श्रौर संरक्षक समभा जावेगा।

(२) यदि कोई सभ्य या संरक्षक एक वार सारा शुल्क न देसके, तो खग्रड २ करके दे सकेगा।

(३) प्रत्येक सभ्य और संरक्तकके पास ग्रन्थमालाकी प्रका-शित प्रत्येक पुस्तककी एक २ प्रति भेगटके रूपमें पहुंचती रहेगी।

(४) प्रत्येक सभ्य तथा संरत्नकके पास कार्य विवरण भेजा जाया करेगा और प्रन्थमालाकी उन्नतिके लिये वे जो प्रस्ताव भेजेंगे, उनपर पूरा ध्यान दिया जावेगा।

(k) स्थिरप्राहकका प्रवेश-ग्रुल्क केवल ॥) होगा ।

(६) प्रत्येक स्थिर ग्राहकको तीन चौथाई मृल्यपर पुस्तक दी जावेगी और नई पुस्तकोंके छपनेकी सूचना दी जावेगी।

(७) पत्र भेजनेके १४ दिनके ग्रन्दर यदि इनकार न किया जावेगा, तो पुस्तकें वी० पी० पी० द्वारा भेजदी जावेगी।



CATALOGUED.

N.80 123/4/16 10 (6/12/80)

## Central Archaeological Library, NEW DELHI-Acc. No.19608 Call No. 294.1/Vis Auther- Visvabandhu, S. Title- Veda Sandesha -3 Berrewet No. | Date of Issue | Date of Return "A book that is shut is but a block" ARCHAEOLOGICAL LIB Department of Archaeology NEW DELHI

Please help us to keep the book clean and moving.